# UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO FACULDADE DE FILOSOFIA CIÊNCIAS E LETRAS

BOLETIM N.º 201

Literatura Portuguêsa N.º 12

### ANTÔNIO AUGUSTO SOARES AMORA

# MANUEL PIRES DE ALMEIDA

— um crítico inédito de Camões



São Paulo 1955

# UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO FACULDADE DE FILOSOFIA, CIÊNCIAS E LETRAS

### UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO

Reitor: — Prof. Dr. Alípio Correia Ne!o Vice-Reitor — Prof. Dr. Euripedes Simões de Paula

### FACULDADE DE FILOSOFIA, CIENCIAS E LETRAS

Diretor: — Prof. Dr. Eurípedes Simões de Paula Vice-Diretor: — Prof. Dr. João Dias da Silveira

### **SECRETARIO**

Lic.: — Odilon Nogueira de Mattos

### CADEIRA DE LITERATURA PORTUGUESA

Professor: — Dr. Antônio Soares Amora Assistente: — Dr. Segismundo Spina

Toda correspondência relativa ao presente Boletim e as publicações em permuta deverão ser dirigidas à

All correspondence relating to the present Bulletin as well as exchange publications should be addressed to

### CADEIRA DE LITERATURA PORTUGUESA

Faculdade de Filosofia -- Caixa Postal 8105 -- São Paulo -- Brasil

## UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO FACULDADE DE FILOSOFIA CIÊNCIAS E LETRAS

BOLETIM N.º 201

Literatura Portuguêsa N.º 12

### ANTÔNIO AUGUSTO SOARES AMORA

# MANUEL PIRES DE ALMEIDA

— um crítico inédito de Camões



São Paulo 1955 SECÇÃO GRÁFICA da Faculdade de Filosofia, Ciências e Letras da Universidade de São Paulo, imprimiu

As circunstâncias, bem anormais, em que se imprimiu êste trabalho, que pôde ter apenas duas provas tipográficas, determinaram, infelizmente, viesse a lume com várias gralhas. As principais, na parte do estudo crítico, aqui se apontam. As do Apêndice, que lhe tiram o caráter de uma edição rigorosamente segura, mas não chegam a prejudicar-lhe o sentido, serão corrigidas em nova edição, já em preparo.

#### Onde se lê:

Pg. 8, linha 18: Nacimento Pg. 9, nota 25: Conde Ericeira Pg. 10; linha 12: ubicados. (30) Pg. 10: falta-lhe a nota 30a.

Pg. 27, linha 24: que de Sá Pg. 29, linha 5: impecilhos Pg. 29, linha 18: simplismente Pg. 30, linha 21: perda de autono-

Pg. 31, linha 1: filipes

Pg. 31, linha 23: que conquistou e interessou

mia

Pg. 31, linha 24: acolhem Pg. 33, linha 5: Chapelains Pg. 33, linha 7: é a Itália

Pg. 35, linha 40: que tôda, se não quase tôda

Pg. 36, linha 18: Apesar da Pg. 36, linha 27: no Ratio

Pg. 37, linha 8: energia (a invulgar

Pg. 37, linha 10: docentes,

Pg. 37, linha 20: dêste curriculum

Pg. 45, linha 18: contém

Pg. 48, linha 11: imitação uma ação Pg. 49, linha 27: Camões in- e correu

Pg. 54, linha 7: o episódio Ilho

Pg. 54, linha 12: ignora Pg. 54, linha 15: defende

Pg. 55, linha 7: de verdadeiros principes

Pg. 63, linha 5: posição relêvo Pg. 63, linha 29: de juizos críticos interpretativos e judicativos

Pg.65, linhas 17-18: tanto, se não em alguns aspectos mais

Pg. 66, linha 29: em ser malquerenças

Pg. 74, linha 34: quam Pg. 79, linha 5: essenciais;

Pg. 80, linha 17: esta

Pg. 85, Nota 173: de Apologista Pg. 90, linha 10: herarquia

Pg. 90, linha 18: imortal

Pg. 90, linha 32: dos contemporâneos

Pg. 90, linha 36: denominando Pg. 91, linha 18: estabelecera Pg. 100, linha 35: "verdades de seu

Pg. 100, linha 35: "verdades de seu Pg. 107, linha 5: Camões as guardava

Pg. 190, linha 1: Lisboa, 1916 Pg. 191, linha 15: Inocêncio, Francisco

#### leia-se:

Nascimento
Conde da Ericeira
ubicados. (30a)
(30a) V. Martinho da Fonseca.
Manuscritos da Casa de Cadaval
in Boletim da Sociedade de Bibliófilos Barbosa Machado, II pgs. 740, 73-81, Listoa, 1915.
que a de Sá
empecilhos
simplesmente
perda da autonomia

Filipes que conquistou.

colhem Chapelain é à Itália que quase tôda, se não tóda

Apesar de a na Ratio energia, a invulgar docentes. dêsse curriculum contêm imitação de uma ação Camões incorreu

o episódio da Ilha
ignorava
defendeu
nem sempre de verdadeiros príncipes
posição de relêvo
de uma critica interpretativa e judicativa

tanta, se não em alguns aspectos maior

em ser de malquerenças

quem
essenciais:
estava
do Apologista
hierarquia
imoral
dos conterrâneos

dominando estabelecerá "verdades sem Camões as guardou

Pôrto, 1916 Inocêncio Francisco

## Faculdade de Filosofia Ciências e Letras Biblioteca Central

### PREFÁCIO

Sou o primeiro a reconhecer que levantada a ponta do véu, desde a segunda metade do século XVII sôbre a personalidade e a obra de Pires de Almeida, muito matéria de pronto se insinua à vista do investigador e se impõe ao exame minucioso, ao estudo e a conclusões importantes. Diante do espólio do licenciado, ao mesmo tempo tão apaixonado quanto exigente crítico de Camões, ficamos perplexos: por onde comecar seu estudo? Pela polêmica em tôrno do episódio camoniano do Sonho de D. Manuel, polêmica registrada e irônicamente comentada por D. Francisco Manuel de Melo no Hospital das Letras, e mais tarde por Juromenha, e já em nosso século por Fidelino de Figueiredo e Teófilo Braga? Pelos comentários dos cinco primeiros cantos dos Lusiadas e de uma boa parte da Lírica do Poeta? Pela tradução "ilustrada" da Poética de Aristóteles, incontestàvelmente boa, e significativa não apenas pela prioridade em língua portuguêsa, mas também pelo que documenta do aristotelismo na cultura portuguêsa do século XVII? Pelos tratados de Retórica e de Poética, importantes como depoimentos do inquieto crítico eborense sôbre a estética literária seiscentista, marcada, de um lado pelas tendências cultistas e conceptistas, e de outro por um franco reacionarismo contra os abusos das duas tendências cada dia mais dominantes na poesia e na oratória sacra? Finalmente, começar o estudo da obra crítica do Licenciado por um dos seus primeiros trabalhos, Exame de M. P. d'A. sobre o particular juizo, que fes M. S. de F. das partes, que ha de ter a epopeia, e de como Luis de Camões as guardou nos seus Lusiadas, onde já se definem as direções fundamentais de seu espírito e de seu labor crítico? Pareceu-me êste o mais acertado caminho para um primeiro contacto com o exigente e quase sempre intransigente crítico dos críticos de sua época.

O Pires de Almeida que procuro fazer compreender não é, assim, todo o homem com tôda a sua obra. Isto seria impossível antes da publicação do seu espólio, com mais de 3.500 páginas de variada matéria, em grande parte redigida ainda em borrador. O Pires de Almeida que apresento, pela primeira vez com pormenores, é, portanto e por suficientes razões, apenas o crítico no comêço de sua correira, a se lançar com coragem e com um impeto polemístico tão característico de sua época, em defesa de uma crítica que idealiza e deseja erudita, sistemática, segura e imparcial em conclusões que fôssem quanto possível "verdades sem gênero de competência". E mais: um crítico que perante os apologistas de Camões, a iniciarem com paixão o processo da glorificação do maior Poeta nacional, procura já indicar, para o julgamento do Épico

e do Lírico renascentista, cujo alto valor não se punha em dúvida, uma nova direção, de franca reação contra os arbítrios e os exageros nascidos da idolatria. Aqui, em resumo: um Pires de Almeida voltado para a defesa e a ilustração da crítica literária, e empós de uma nova crítica camoniana.

Que a discussão sôbre o crítico seiscentista, há três séculos quase ignorado, e sôbre os temas que procurei pôr em relêvo, importantes principalmente pelo que toca a Camões e aos Lusíadas, melhor me esclareça e me anime a continuar nesse difícil e perigoso trabalho de prospecção e investigação no campo da história da crítica literária portuguêsa é minha esperança, e meu sincero desejo.

E não posso encerrar estas considerações, sem consignar aqui um agradecimento profundamente afetuoso a meu Mestre Fidelino de Figueiredo, que há mais de três lustros me orienta nesse mundo imenso da cultura portuguêsa, e nesse difícil labor da investigação histórica e da crítica, e ainda agora, quando a saúde lhe falece e seu espírito se volta para mais altos temas, ainda me pôde conduzir no essencial dêste trabalho. Um agradecimento também muito devido e coroàvelmente feito ao amigo, e ilustre médico português, Dr. Vasco Chichorro, a quem devo a autorização da Duqueza, e depois da ilustrada e bondosa Marqueza de Cadaval para trabalhar na preciosa biblioteca da Casa Ducal de Muge, e fotografar os manuscritos cujo estudo e publicação agora se iniciam. Agradecimentos à Marqueza de Cadaval, que tão fidalgamente me hospedou na sua mansão de Muge e me deu tôdas as facilidades de trabalho na biblioteca arrumada e conservada pelas suas próprias mãos, êsses agradecimentos, por todos os títulos devidos, já os fiz em ocasião própria, mas aqui os reitero e com muito prazer. Finalmente, ao Professor Doutor Costa Pimpão, Diretor do Instituto de Estudos Brasileiros da Universidade de Coimbra, e agora professor do Instituto de Estudos Portuguêses de nossa Universidade, o meu reconhecimento pelo interêsse com que leu êste trabalho antes de sua publicação e pelo que lhe sugeriu de retoques necessários.

### I PARTE

# INTRODUÇÃO

O Licenciado Manuel Pires de Almeida: biografia e obras.

A critica portuguêsa na época do Licenciado.

### CAPÍTULO I

#### O LICENCIADO MANUEL PIRES DE ALMEIDA

### Biografia

Filho de Fernão Pires e de Jerônima de Almeida, modesto casal, nasceu Manuel Pires de Almeida em Évora, no dia 6 de abril de 1597, "dia de Pascoa de flores", expressão de um dos seus primeiros biógrafos. (1)

Em Évora, no Colégio do Espírito Santo, um dos mais célebres da Companhia, tirou o Curso de Letras, obtendo, por volta de 1615, o grau de Mestre em Artes. Em seguida, durante uns quatro anos frequentou, com especial distinção, o Curso de Teologia da Universidade da mesma cidade, curso que deixou incompleto a fim de seguir para o estrangeiro, ocasião em que viaja a Itália e a França, e em que começa a estudar as línguas francesa e italiana, que veio a conhecer bem e de que, mais tarde, traduziu algumas obras. Regressando a Portugal, recebeu em Évora, por volta de 1620, ordens religiosas, ou, segundo sua expressão, o "hábito de São Pedro" (2).

Em Évora, então um dos principais centros intelectuais e universitários portuguêses, esteve, segundo se apura de incidentais informações contidas em seus manuscritos, até 1629, ocupado, quero crer, sobretudo com o ensino particular; e nesse mister teve, como aluno, o futuro Conde de Atouguia, D. Jerônimo de Ataíde, mais tarde seu protetor. Em 1629 tomou parte nos trabalhos da Academia dos Ambientes, centro de disputas críticas e uma das mais antigas academias portuguêsas, (3) de que participou também Manuel Severim de Faria, Chantre da Sé, já

Quatro fontes serviram à elaboração desta biografia: João Soares de Brito, Theatrum Lusitaniae Litterarium sive Bibliotheca Scriptorum omnium Lusitanorum, Coimbra, 1655, Mss. B. N. Lisboa, F. G., 6915 Azul, fls. 367-368; João Franco Barreto, Bibliotheca Luzitana. Autores Portuguezes... Mss. casa de Cadaval, fls. 776-777; Diogo Barbosa Machado, Bibliotheca Lusitana, Lisboa, 1741-1747-1759, 2.º ed., Lisboa, 1930-1935, Tomo III, pgs. 338-339; finalmente, os manuscritos de Pires de Almeida, quatro volumes, conservados na Biblioteca da Casa de Cadaval, onde têm a seguinte cota: 1096-A, B, C e D. (1)

<sup>1090-</sup>A, B, C e D.

(2) v. Pires de Almeida, Mss. 1096-B, fls. 161.

(3) Houve em Évora, na época de Pires de Almeida, pelo menos três academias literárias: Academia Sertoria, 1615; Academia Eborense, 1620, cujos trabalhos se conservam na B. N. de Lisboa, F. G. Cod. 4515; e a Academia dos Ambientes, que segundo informação de Pires de Almeida foi um centro de debates em tôrno dos Lusíadas. Notícias destas academias se encontram em: Barbosa Machado, Bibl. Lus. III, 137-138; Leite de Vasconcelos, Severim de Faria — Notas biográfico-literárias, in Bo

então acatado erudito e conhecido bibliófilo e antiquário, dez anos mais tarde exigentemente criticado pelo Licenciado. (4) Na Academia eborense, ocupada sobretudo com "disputas" em tôrno da obra camoniana, leu o Juizo Critico sobre a Visam do Indo, e Ganges, rios da India a el Rey Dom Manoel, representada nos Lusiadas de Luis de Camões em o canto quarto, (5) ponto de partida da polêmica travada mais tarde (1639) com João Soares de Brito, João Franco Barreto e, indiretamente, com Faria e Sousa.

Em 1630 partiu novamente para Roma, (6) "ad visitanda limina Apostolorum", como diz Soares de Brito, (7) e onde, permanecendo uns dois anos como "agente de negocios de D. Jozé de Mello", (8) pôde conhecer, até certo ponto na intimidade, o movimento crítico italiano, e adquirir conhecimentos de teoria literária que o haveriam de distinguir de seus conterrâneos, com os quais veio a andar em acesas disputas. De volta a Evora, em 1632, (9) o mesmo Arcebispo, em paga de seus serviços proveu-o no Priorado da "Igreja da Caridade, freguezia de Campo", da mesma cidade, "em a qual residio quazi hum anno, e os nove meses doente em cama desconfiado dos medicos." (10) Restabelecido, obteve do mesmo protetor transferência para Beja, onde serviu cinco anos na Tesouraria da Igreja de São João.

Em 1638, "persuadido de hum fidalgo amigo seu", o Conde de Atouguia, de que fôra mestre de "letras humanas", mudou-se para Lisboa, onde viveu a fase mais fecunda de sua existência, "eruditis, et Magnatibus acceptissimus" (11). Já em 1638 escreveu o Exame de M.P. d'A. sobre o particular juizo, que fes M. S. de F. das partes, que ha de ter a Epopeia, e de como Luis de Camões as guardou nos seus Lusia-

letim da IIa. Classe, Acad. das Ciências de Lisboa, pgs. 235 e sgs., Coimbra, 1915; Memória adicional ..., idem, pgs. 359 e sgs., Coimbra, 1918. Sôbre a Academia dos Ambientes informa Pires de Almeida: "Annos ha que na

Academia dos Ambientes, em Evora, patria do Licenciado Manoel Pires d'Almeida, se praticou sobre a excellencia dos Lusiadas de Luis de Camóes, Poema heroico; ouve (sic) varios Discursos com admiraçam eruditos, entre os quaes se applaudio, em honra da Patria, o de Manoel Severim de Faria, que mostrou observaçam da perfeita Epopeia; sahio tambem o Juizo Critico nascido de Opiniam, de Porfia, e hua, e outra unidas a doutrina Poetica, contradizendo cousas, que de voto do mesmo Manoel Pires d'Almeida pervertera os preceitos de Aristoteles, e a pratica cuidadosa dos melhores Poetas Gregos, Latinos, Italianos, Francezes, Espanhoés. Para mostra do intento se oppos, como rayo, ao maes furioso, a Visam, em que appareceram o Indo, e o Ganges, a el Rey Dom Manoel, e com presse notou algus descuidos com a penna, que oje dissimulara por ventura em parte, mas o empenho obriga a muito"; in Mss. 1096-B, fls. 340. Pires de Almeida dá, intencionalmente, à referida informação um caráter bem impessoal, como se pode fàcilmente observar. É a peça estudada nesta tese. V. Apêndice.
Pires de Almeida, Mss. 1096-B, fls. 215-232.
Informa-o o próprio Pires de Almeida, Mss. 1096-A, fls. 617.
Op. cit. in nota 1. a excellencia dos Lusiadas de Luis de Camóes, Poema heroico; ouve

Op. cit. in nota 1.

Op. cit. in nota 1.
 D. José de Melo foi Arcebispo de Évora, de 1611 a 1633, ano em que morreu (v. Pd. Francisco Fonseca, Evora Gloriosa, Roma, 1728, pgs. 304-309). Ao Arcebispo dedicou Pires de Almeida um dos seus poucos poemas: Hymno ao Illustrissimo Senhor meu, o Senhor Dom Joseph de Mello, Arcebispo d'Évora, Mss. 1096-A, fls. 288.
 Segundo nota em um de seus escritos: "em Evora anno 1632 mense Novemb. traduzi este Dialogo de Fracastore...", Mss. 1096-A, fls. 352.
 v. João Franco Barreto, op. cit. in nota 1.
 v. João Soares de Brito, op. cit. in nota 1.

das (12) e o Exame sobre o Discurso Poetico de Manoel de Gallegos á Ulissea, ou Lisboa edificada, Poema heroico do Doutor Gabriel Pereyra de Castro. (13) O ano de 1639 foi de inetnsa atividade literária: respondeu à crítica que lhe fizera Faria e Souza: Resposta a Manoel de Faria, e Sousa ett. defendendo a Luis de Camões de alguns descuidos, que lhe imputamos, no Sonho, que teve el Rey Manoel, apparecendolhe o Indo, e o Ganges (14); sôbre o mesmo assunto manteve, diretamente com João Soares de Brito, indiretamente com João Franco Barreto, até então seus amigos, ardida polêmica, único episódio de sua vida e único aspecto de sua obra várias vêzes referidos e de certo modo conhecidos (15); ainda nesse ano escreveu dois importantes en-

(12)v. Apêndice,

Mss. 1096-A, fis. 296-310. (13)

<sup>(14)</sup> 

v. Apêndice.

Mss. 1096-A, fis. 296-310.

Mss. 1096-B, fls. 233-240. Faria e Sousa conheceu as idéias de Pires de Almeida, sóbre o episódio do Sonho de D. Manuel, por intermédio de informações que lhe deu o Licenciado João Pinto Ribeiro (conhecida figura do movimento da Restauração). Respondeu a Pires de Almeida, nos Lusiadas de Luiz de Camoens, Madrid, 1639, in comentários do tomo II, Canto IV, est. 67 e sgs. do t. IV, Adições, n.O 374. Pires de Almeida replicou imediatamente com a peça citada. A propósito das relações, ou das más relações, dos dois críticos de Camões, é preciso não esquecer que Pires de Almeida secundou D. Agostinho Manuel na denúncia que êste apresentou aos Tribunais da Inquisição de Madri e de Lisboa, contra Faria e Sousa, em 1638, denúncia que visava impedir a publicação dos comentários do apaixonado camonista. Não faltaram vozes influentes na defesa de Faria e Sousa; e os comentários sairam em 1639. Sóbre o assunto vejam-se: João Franco Barreto, Informacion en lavor de Manoel de Faria i Sousa, Madrid, 1641; Visconde de Juromenha, Obras de Luiz de Camões, I, 331-334; Teófilo Braga, Historia da Litteratura Portugueza — Os Seiscentistas, Porto, 1916, pgs. 416-418.

São as seguintes as peças da célebre polêmica dos camoistas contidas nos Mss. de Pires de Almeida: Juizo Crítico sobre a Visam do Indo, e Ganges, rios da India a el Rey Dom Manoel, representada nos Lusiadas de Luis de Camões em o canto quarto. Évora anno de 1629. Exercicio Poetico do Licenciado Manoel Pirez d'Almeida, Mss. 1096-B, fls. 215-232. (discurso lido na Academia dos Ambientes, em Évora, em 1629; respondido dez anos depois por Faria e Sousa, informado de seu conteúdo por João Pinto Ribeiro; passado a limpo, por Pires de Almeida, em junho de 1639, como peça inicial da polêmica); Resposta a Manoel de Faria, e Sousa ett. defendendo a Luis de Camões de alguns descuidos, que lhe imputamos, no Sonho, que teve el Rey D. Manoel, apparecemdolhe o Indo, e Ganges. Exercicio Poetico do Ldo. Mel. Piz d'Almeida sobre a visam do Indo, e est. 07 à 75 & Cant. 2. est. 21 & responde as Censuras d'num Critico d'estes tempos. Lisboa, Lourenço de Anveres, 1641. E foi esta obra que permitiu a Fidelino de Figueiredo a reconstrução de uma parte da polêmica: Fidelino de Figueiredo, História da Critica Litteraria em Portugal, 1.ª ed., Lisboa, pgs. 22-27 e 2.ª edi., Lisboa, 1916, pgs. 28-35 e Apêndice I; Resposta ao intuito do Apologista, Mss. 1096-B, fls. 265-339 (com cinco novas oposições de Pires de Almeida e cinco defenções de Soares de Brito, continua a polêmica entre os dois críticos); Replica Apologetica à resposta do Licenciado Joam Soares de Britto do livro da Visam do Indo, e Ganges escrita com a penna do author do mesmo juizo, Mss. 1096-B, fls. 340-537 v. (nova resposta de Pires de Almeida a Soares de Brito, motivada pela publicação do volume Apologia em que defende Joam Soares de Brito ...; resposta escrita em meados de 1642, ano em que, finalmente, se encerrou a polêmica, ficando Soares de Brito persuadido, como declara no fim de seu volume, impresso em 1641, de que Pires de Almeida ficara convencido das razões de seu Opositor, o que não é bem a verdade. Pires de Almeida, já em 1639, ao escrever os seus dois citados ensaios de apologia de Camões, procurara estudar também os títulos de valor do poeta, as suas excelências e a legitimidade de sua novidade, o que não significava estar convencido de ter errado completamente no Juizo Critico e na sua defesa através da polêmica). Ao Juizo Critico de Pires de Almeida respondeu também João Franco Barreto, em 1639, de Coimbra: Discurso apologetico sobre a Visão do Indo e Ganges no Canto IV dos Lusiadas por ..., Mss.

saios sôbre Os Lusíadas: Resposta ao Juizo ordinario do Poema dos Lusiadas de Luis de Camões (16) e Discurso Apologetico, em que mostra serem assumto dos Lusiadas de Luis de Camões, as accões que os Reys, Principes, Capitães, e Illustres Varões Portugueses obraram em Europa, Africa, e Asia (17).

De 1642, ano de seu último trabalho em resposta aos apologistas de Camões (Replica Apologetica á resposta do Licenciado Joam Soares de Britto), a 1655, incompatibilizado com os contemporâneos, pela atitude que tomara em face da obra camoniana, em cuja glorificação e idolotria todos se empenhavam, antipatizado mas respeitado como erudito, sobretudo em matéria de teoria poética, — aplicou-se à elaboração de suas obras de mais fôlego: Poetica de Aristoteles. Traduzida e ilustrada (18); Eloquencia. Rhetorica e Poetica, tratado de teoria literaria, em três tomos, em que trabalhou, segundo refere Soares de Brito, muitos anos (19); Os Lusiadas de Luis de Camões, comentário dos cinco primeiros cantos (20).

Em 1648 imprimiu dois poemas: Soneto Francez, e Ode Castelhana ao Nacimento do Infante D. Pedro. (21) Em1655, deixando inédito o mais importante de sua obra, só agora em início de publicação, faleceu em Lisboa, " e foy levado aos Carmelitas descalços, ... como por testamto. deixou ordenado." (22)

#### **Obras**

Em cinco lustros de atividade intelectual inegàvelmente fecunda, Pires de Almeida conseguiu imprimir, como vimos, apenas uma obra, e no fim de contas bastante insignificante: Soneto Francez, e Ode Castelhana ao Nascimento do Infante D. Pedro. O mais, que justifica suficientemente todo o interêsse que é de justiça lhe votem os historiadores

ainda hoje conservado na biblioteca da Quinta da Manisola, ao pé de Évora; publicado pela primeira vez, com muitos erros de leitura, por José Lopes de Mira, in Annuario da Sociedade Nacional Camoniana do Porto, 1881, pgs. 176-220; pela segunda vez, com fidelidade, por Francisco Barata, Évora, 1895.

Mss. 1096-A, fils. 237-279.

Mss. 1096-A, fils. 237-279.

<sup>(18)</sup> 

Mss. 1096-A, fis. 237-279.

Mss. 1096-A, fis. 546-616.

Mss. 1096-B, fis. 1-214.

Mss. 1096-C, fis. 1-572.

Obra citada apenas por Diogo Barbosa Machado, in Bibl. Lus., III, 339; não logrei encontrá-la. No título referido por Barbosa Machado estão, depois da palavra Pedro, os seguintes dizeres: "que depois foy Rey de Portugal", sem dúvida acrescentados pelobiblidantes de contra a figura de contra de con

bibliógrafo, pois não fazem sentido se os pensarmos postos quando da edição da obra.

(22) v. João Franco Barreto, op. cit. in nota 1. Pires de Almeida foi sepultado ou na Igreja de N. Senhora dos Remédios, em Santos o Velho, ainda hoje bem conservada, ou no Convento so seu lado, praticamente desaparecido no século XIX. No mesmo convento estava sepultado, desde 1633, em "soberbo sepulcro de marmore"

(Fonseca, Evora Gloriosa, pg. 380), o antigo protetor de Pires de Almeida, D. José de Melo, que em 1625 fêz-se padroeiro do referido convento e o beneficiara de várias obras.

da crítica literária portuguêsa, deixou em testamento, (23) a Manuel Severim de Faria, Chantre da Sé de Évora, erudito, bibliófilo e antiquário famoso, dono de preciosa biblioteca, e amigo a cuja obra de apologia de Camões fizera, em 1638, reparos bastante exigentes, mas também bastante justos. (24)

Morto Severim de Faria, pouco depois de Pires de Almeida, no mesmo ano de 1655, os manuscritos do incompreendido e hoje quase ignorado camonista eborense continuaram na biblioteca Severina, então na posse de Gaspar Severim de Faria; com a venda e a dispersão da famosa biblioteca, os referidos manuscritos passaram, nos meados do século XVIII, à posse da Casa de Cadaval. (25) No comêço do século XIX, ao tempo do sexto Duque de Cadaval, D. Nuno Caetano Álvares Pereira de Melo, a livraria ducal teve, quero crer, um conservador que manuseou os manuscritos de Pires de Almeida, e supôs estar entre os mesmos um autógrafo de Camões, o que indica com um apontamento, em uma cinta de papel, apontamento que iludiu Martinho da Fonseca, (26) e ainda a mim quando tomei o primeiro contacto com a obra do crítico seiscentista. Exilada com D. Miguel a Família de Cadaval, a livraria ducal ficou fechada e ao abandono, e portanto no esquecimento os escritos de Pires de Almeida.

Durante o século XIX, e ainda no século atual, tudo o que se disse dos mesmos fundava-se em informações fornecidas por João Soares de

(23) Pires de Almeida, escreve João Franco Barreto, op. cit. in nota 1, "compos huma Arte poetica dividida em trez tomos, o pro. trata da versificatoria e poezia em comum. O segundo da lirica, tragica, e comica com os seus modos de representar e fabricar suas scenas. Fa. o terceiro da Epopeya, ou poema heroico na lingua portugueza em os quais trabalhou mtos. annoz."

"Varios juizos e discursos á differentes intentos literarios. Tracuzio em Portuguez Piaza Universale, Theatry de Varili Cervelli; Sinagoga de ignoranti, obras italianas,

viguna Rau, Os Manuscritos do Arquivo da Casa de Cadaval e a Historiografia Lusobrasileira, comunicação apresentada ao "II Colloquium Internacional de Estudos Lusobrasileiros". São Paulo, setembro de 1954.

(26) V. Mss. 1096-C, fis. 573. V. Martinho da Fonseca, Manuscritos da Casa de Cadaval, in Boletim da Sociedade de Bibliófilos "Barbosa Machado", II, pgs. 7-40, 73-81, Lisboa, 1915.

<sup>&</sup>quot;Varios juizos e discursos á differentes intentos literarios. Tracuzio em Portuguez Piaza Universale, Theatry de Varili Cervelli; Sinagoga de ignoranti, obras italianas, e assim Prieres devotes; Larmes de la Vierge, le voyage du ciel; obras francezas; e assim alguns himnos, e odes de Ronsardo. E nas mesmas linguas compos duas artes de Gramatica com que facilitou á mtos curiozos o trabalho de aprender, e fes outros mtos versos á varios assumptos. Trazia entre mãos huma paraphasi poetica de Aristoteles; e fes hum comento á Os Lusiadas de Luis de Camões á que acrescentou a vida do mesmo Poeta escrita com grde. curiozide. e industria; o qual comento deixou por testamto. pa. se por em a Biblioteca Severina, e o tem em seu poder o Secretario das MS Gaspar de Faria Severim, cujo po. Frco. de Faria esta provido no Chantrado de Evora, que foy de seus tios Mel. de Faria Severim, e Mel. Severim de Faria a os quais succedeo tambem na mesma Biblioteca e a viveza de engenho de que he dotado nos dá grandes esperanças do que o ha de ser tambem nas Letras, curioside. e virtude" (fis. 776.777).

E' a matéria desta tese. V. Apêndice.

<sup>(25)</sup> Anda em 1735, quando se elaborou o extracto da livraria do 2.º Duque de Cadaval, D. Jaime, (V. Bib. Nac. de Lisboa, F. G. Caixa 2) os manuscritos de Pires de Almeida ainda não haviam entrado para a mesma, embora então já aí houvesse muitas obras da biblioteca Severina, vendida e dispersada no século XVIII. Segundo Juromenha, op. cit., I, 345, citando comunicação do Conce Ericeira à Academia de Historia, em 1724, as obras de Pires de Almeida estariam então na livraria do Conde de Vimieiro. Sôbre Severim de Faria e alguma cousa sôbre o destino de sua biblioteca V. J. Leite de Vasconcelos, op. cit. in nota 3. Sobre a formação da biblioteca da Casa de Cadaval, ao tempo do 1.º e do 2.º Duque, alguma cousa se encontra in Virginia Rau, Os Manuscritos do Arquivo da Casa de Cadaval e a Historiografia Lusobrasileira, comunicação apresentada ao "II Colloquium Internacional de Estudos Lusobrasileiros". São Paulo, setembro de 1954.

Brito, João Franco Barreto, D. Francisco Manuel de Melo e Diogo Barbosa Machado (êste, já por sua vez, apoiado nos dois primeiros) (27): é o caso de Juromenha (28) e de Teófilo Braga (29).

Em 1910 Fidelino de Figueiredo (30), pela primeira vez, tenta reconstruir a polêmica entre Pires de Almeida e João Soares de Brito, servindo-se apenas da obra dêste, pois continuava ignorado o paradeiro dos manuscritos do crítico eborense. Finalmente, em 1915. Martinho da Fonseca, encarregado pela Família de Cadaval, ainda no estrangeiro, de fazer um inventário do acervo de sua livraria, publicou--lhe pela primeira vez o catálogo, e neste revela a existência dos manuscritos há tanto ignorados, mais de uma vez referidos, e só (30) Em 1916 Fidelino de Figueiredo (31)a atenção da crítica para o achado de Martinho da Fonseca, mas infelizmente as circunstâncias não lhe permitiram a leitura e o estudo da obra do camonista do século XVII. Em 1950, a compreensão e a boa vontade da Duquesa e especialmente da Marquesa de Cadaval, Dona Olga di Robilant Álvares Pereira de Melo, possibilitaram-me fotografar, na Casa de Muge, êsses manuscritos, no seu caráter, incontestàvelmente preciosos. (32)

Os manuscritos de Pires de Almeida conservam-se encadernados. possívelmente desde o século XVIII, em quatro volumes, dos quais três bastante grossos (1096A, 1096B, 1096C e 1096D, na atual catalogação). De modo geral em bom estado e ordem, salvo algumas fôlhas furadas pela tinta ou borradas pela transparência da mesma, e deslocadas de seu caderno; a costura é grosseira, por vêzes a entrar pelo texto; a numeração das fôlhas, com algumas falhas, foi feita recentemente. (33)

Os quatro volumes contêm, como se pode ver, variado e importante material para a história da crítica literária portuguêsa:

V. op. cit. in nota 1. V. D. Francisco Manuel de Melo, Hospital das letras, in Apo-(27)

<sup>(27)</sup> V. op. cit. in nota 1. V. D. Francisco Manuel de Melo, Hospital das letras, in Apologos Dialogaes, Rio, 1920, pgs. 307-308.
(28) V. Visconde de Juromenha, Obras de Luiz de Camões, Lisboa, 1860-1869.
(29) V. Teófilo Braga, Curso de Historia da Litteratura oPrtugueza, Lisboa, 1885; Historia da Litteratura Portugueza, Os Seiscentistas, Lisboa, 1916.
(30) V. A Critica Litteraria em Portugal, Lisboa, 1910.
(31) V. Historia da Critica Litteraria em Portugal, 2.º ed. Lisboa, 1916.

<sup>(32)</sup> 

V. Historia da Critica Litteraria, em Portugal, 2.ª ed. Lisboa, 1916.

Espero ir publicando, na medida do possível, as peças mais importantes do espólio crítico de Pires de Almeida.

Pelo Pd. Dr. Carlos da Silva Tarouca, S. J., um dos últimos conservadores da biblioteca da Casa de Cadaval em Muge, a quem devemos um bom inventário da mesma biblioteca (de que existe uma cópia datilografada na Biblioteca Pública e Arquivo Distrital de Évora, segunda informa a Prof. Dra. Virgínia Rau, in comunicação cit. in nota 25).

#### OBRAS DE MANOEL PIRES DE ALMEIDA

Manuscriptos da Livraria do Duque de Cadaval NB. Veja-se o n.º 154 que he outro Volume dos Lusiadas. de Camoens comentados pelo mesmo Author etc. (34)

I.º Volume: 1096 — A

Testas. Viagem do Parnaso. Pintura, e Poezia. Rosa. Peregrinação. Contra os Cultos. Exame do Disc. Hero. do Cr' / Discurso Heroico do Critico /. Assumpto dos Lusiadas. Varias Acções. Disc. em favor da Politica de Dios. Hymno ao Arco. D. Joseph. Exame ao Juizo de Galle' / Gallegos /. Extractos, ou Recopilações de Varios Authores: De Fracastor. De Pinciano. De Nores. De Benio. De Tasso. Definicam da Epopeica. De Bonamico. De Mazonio. Do Romanco. Do Dialogo de Carlos Ligonio. Das lições de Agnolo Segni. Traduçam da Poetica de Aristoteles. Do Discurso ao Adonis. Discurso sobre o Poema Heroico. Homero defendido de Cantero. Argumento de Heliodoro. Da Tradução do Poetas. Definição da Poesia de Picolmineo. (35)

### 1 — Viagem do Parnaso

(Retrato da Poesia. Interpretaçam do Retrato da Poesia. Agoa Simbolo da eloquencia. Musas. Montes das Musas. Coroas dos Poetas. As aves ensinaram a Musica aos Poetas. ... Do que se significou pello Cisne, Abelha, e Cigarra. Que os Poetas se chamam Cisnes, Abelhas, Cigarras, Roixinois, e que seus poemas tem o mesmo nome. Da Musica do Cisne, do Roixinol, e da Cigarra. Da semelhança de comparaçam, que

<sup>(34)</sup> Anotação de rostro feita, possívelmente, pelo conservador da livraria do 6.º Duque-de Cadaval, no fim do século XVIII ou no comêço do século XIX. E' da mesma pena, talvez, a nota, em cinta de papel, no fim do último volume, com os dizeres: "Autographo de Luis de Camoens" (nota sem nenhum fundamento).
(35) Este sumário, feito pelo autor, da matéria contida no primeiro volume de suas obras, faz-nos supor que o mesmo autor deixou seus manuscritos suficientemente organizados para se porem, como dizem seus biógrafos, (V. nota 1) na biblioteca de Manuel Severim de Faria. Alguma desordem que apresentam hoje os manuscritos deve correr por conta das vicissitudes por que passou o autógrafo depois de morte do autor. Na transcrição dos títulos respeitei a ortografia do autor, salvo nos casos de til sôbre "u" e "e" impossível na presente composição tipográfica; e por vêzes achei conveniente colocar entre colchetes o sentido das abreviaturas. De algumas obras, dado o seu interêsse, sumariei o conteúdo, servindo-me dos títulos de capítulos, parágrafos e até tópicos.

ha entre o mel, e a Poesia, e entre a Abelha, e o Poeta. Da semelhança, q' ha entre o Cisne, e entre o Poeta. Que o Cisne, Cigarra, Roixinol tem necessidade de sustento para o Canto, e o Poeta para poetizar. Que os ruins poetas se comparam aos ganços, corvos, e gralhas. Da inimizade, que tem a Aguia com o Cisne, e que o Poeta ama a paz. Que merces, e favores de Principes he o sustento de Poetas. Como a quietaçam de animo, a vida solitaria, e a mocidade sam necessarias ao Poeta). (36)

### 2 — Pintura, e Poesia. — Quaresma de 1633.

(Conveniencia entre a Poesia, e a Pintura, Poesia muda; Poesia, Pintura que falla. Poetar, e Pintar he natural. Poetas Pintores. Pintores solicitam laurea: na Pintura, e na Poesia se requere Arte, e Engenho. Exemplos de engenho, ou inclinação: Cousas em que concordã a Pintura, e a Poesia. Ventages que parece ter a Pintura á Poesia e as vessas. Da conformidade do nome Pintor, e Poeta, e da conveniencia da materia, e do fim. Nam se admite Poesia, nem Pintura las-Contra a Poesia, e Pintura lasciva. Do amor, e affeiçã, que os Principes devem ter a Poesia, e a Pintura, e porq'. Para a Poesia, e a Pintura serem de proveito devem fazer eleiçam do melhor, e moverem seus artifices em si pro. os affectos, de cujo movimto. procede o dos animos alheos. Tratase do furor, e do engenho. Dos tres pés da Poesia, e da Pintura, e de suas definiçoés; e das opinioés, que há acerca dos pés da Poesia. Das tres principais condições, que se requerem na pessoa do Pintor, e do Poeta, Sciencia. Experiencia. Deligencia. Que de huma pintura da mã divina nasceram os melhores poemas. Propoemse o tratado do mestre de Pintura, e de Poesia. Invençam dos Jeroglificos, seus escritores, seu fim, e como sendo escultura, ou Pintura, sam Poesia, e como delles nasceram Medalhas, Reveses, e Brazões. seja Enima, a que efeito se inventou, modos dos seus grifos; que seja grifo, e que signifique. Dos modos dos Enimas antigos, e modernos; e da differença que ha entre Enima, Parabola, Proverbio, e Apologo. Que seja Empreza: das partes de que se forma, e da necessidade das mesmas. Das tres sortes de Emprezas, qual seja a legitima, qual sua Figura, qual sua clareza. Das condições, que se requere a perfeita Empreza em suas Figuras, ou em seus corpos. Das qualidades do mote,

<sup>:(36)</sup> fis. 4-49. Dadas as semelhanças materiais (papel, tinta e caligrafia) êste ensaio teria sido escrito na altura do seguinte, isto é, por volta de 1633.

e de donde se deve tomar. Que huma mesma figura, e hum mesmo mote podem servir em diversas emprezas. Que seja emblema largo, e succintamente explicaçam de sua definiçam, e partes, seus preceitos, seus escritores, e seus titulos. Da confusam, que ha entre o Emblema, Empreza, Enima, Sentença, e Proverbio conforme a alguns: e da differença entre o Emblema, e Empreza, e da conveniencia do Revez das medalhas co o Emblema, e da differença do mesmo Revez co o Emblema). (37)

3 — A Rosa. (38)

Faculdade de Filosofia Ciencias e Letras

4 — Peregrinação. (39)

Biblioteca Central

5 — Discurso contra a Poesia dos Cultos.

(/ Introdução/ A locução, e suas condicoés. Lopo de Veiga no fim do Laurel de Apolo contra os Cultos. Contra os Cultos. porq' nã tem invençam, nem guardam religiam). (40)

- 6 Exame de M.P.A. sobre o particular juizo que fes M.S. de F. das partes, que ha de ter a Epopeia, e de como Luis de Camões as guardou nos seus Lusiadas. Oposiçam ao discurso da Vida de Luis de Camões tocante ao juizo das partes da Epopeia e da observaçã dellas no mesmo Camões. (41)
- 7 Discurso Apologetico em que mostra ser o assumpto dos Lusiadas de Luiz de Camões as acções, que os Reys, Principes, Capitães, e Illustres varões Portugueses obraram em Europa, Africa, e Asia. Exercicio Poetico do Ldo. Manoel Pirez D'Almeida. (42)
- 8 Discurso Panegyrico, e Apologetico sobre a Politica de Dios, govierno de Christo, y Tirania de Satanas. Composta por Dom Frco.

<sup>(37)</sup> fls. 50-104. Escrito, conforme nota aposta no cabecalho, na Quaresma de 1633, quando o autor estava em Évora Importante para o estudo das idéias clásssicas

fls. 105-129. Dadas as semelhanças materiais, teria sido escrito na altura do anterior, isto é, por volta de 1633. As fls. 129-131 são um pequeno caderno de ligeiros apontamentos sôbre Homero, deslocados de seu lugar. (38)

apontamentos sôbre Homero, deslocados de seu lugar.

(39) fis. 131v.-139. O autor, que por duas vêzes deixou Portugal para viajar e estudar, expõe suas idéias sôbre as vantagens culturais das viagens pelo estrangeiro.

(40) fis. 141469. Importante ensaio para o estudo das idéias do autor, e indiretamente da crítica contemporanea, sôbre o Cultismo. Há desordem na sequência das fôlhas, mas é fácil restabelecer a ordem do manuscrito.

 <sup>(41)</sup> fls. 170-236. E' a peça estudada nesta tese. V. Apêndice.
 (42) fls. 237-279v. Ensaio escrito em 1639, em Lisboa.

de Quebedo, feito por mandado do Excellentissimo Senhor Dome Francisco de Mello, Marques de Ferreira, etc. (43)

- 9 Hymno ao Illustrissimo Senhor meu, o Senhor Dom Joseph de Mello, Arcebispo D'Evora. (44)
- 10 Exame sobre o Discurso Poetico de Manoel de Gallegos á Ullissea, ouLisboa edificada, poema heroico do Doutor Gabriel Pereyra de Castro. Exercicio Poetico do Licenciado Manoel Pirez D'Almeida. Em Lisboa. Anno de 1638. (45)
- 11 Resposta ao Juizo ordinario do Poema dos Lusiadas de Luis de-Camões.

(Resposta ao Juizo que anda do Poema dos Lusiadas de Luis de Camões: em q' se mostra nam ter as perfeições... que lhe atribue, e ter outras conformes. a sua Invencam. e a sua Materia. Exercicio Poetico do Licenciado Manoel Pirez d'Almeida). (46)

12 — Locuçam Poetica.

(/ Locuçam poetica /. Locuçam florida). (47)

- 13 Sumario do Dialogo de Jeronimo Fracastore, intitulado Naugerio. ou da Poesia. Em Evora anno 1632 mense Novemb. traduzieste Dialogo de Fracastore do latim em portugues. (48)
- 14 Fragmentos, ou pedaços da Filosofia antiga Poetica de Pinciano. Da essencia, e causas da Poesia.

(/ Da essencia, e causa da Poesia /-De Pinciano no frag. 3. da Epist. 4que trata das differenças dos Poemas). (49)

<sup>(43)</sup> fls. 280-286. O Marquês de Ferreira, D. Francisco Manuel, foi, quero crer, um dosprotetores de Pires de Almeida. Ao mesmo Marquês, segundo informa Soares de Brito, (V. nota 1) dedicou Pires de Almeida um poema, das poucas cousas, segundo o mesmo biógrafo, publicadas pelo crítico.

<sup>(44) 118. 288-295.</sup> Parece-me escrito imediatamente após a morte do Arcebispo, por tantos anos seu protetor, portanto em 1633.
(45) fls. 296-310. Peça também importante para o estudo das atitudes e das idéias críticas do autor no que respeita à poesia épica.
(46) fls. 314-338v. E' resposta a Manuel de Faria e Sousa, escrita em Lisboa, em 1639, logo após a publicação dos Lusíadas comentados pelo conhecido camonista.
(47) fls. 340-348. Pequeno ensaio sôbre o estilo poético.
(48) fls. 352-367.
(49) fls. 368-378. (44) fls. 288-295. Parece-me escrito imediatamente após a morte do Arcebispo, por tantos

- 15 Jason de Nores. Principios das Poesias, que procedem da Arte, e dos Filosofos Moraes, e Civis. Resposta do Tasso. (50)
- 16 Legitima definiçam de Poesia, de Benio. (51)
- 17 Definicam da Poesia, tirada do Tasso no disc. 1 do Poema heroico. (52)
- 18 Definição da Epopeia, sua interpretaçam, e distinçã de suas partes. Heroe, I, pessoa primaria da Epopeya, e suas condições, e particularidades, ppriedades. (53)
- 19 Fragmentos dos discursos Poeticos de Francisco Bonamico.

(Discurso Primeiro. Dos Universaes da Poetica. Discurso segundo. Das partes essenciaes da Poesia. Discurso terceiro. Da imitaçam, e das suas pertenças. Discurso quarto. Da quantidade das Fabulas. Discurso quinto, que trata do ve-Discurso sexto, que discorre risimil. sabre a representaçam. Discurso setimo, em que se discorre sobre a Tragedia. Discurso oitavo, que trata das notas fora da Arte). (54)

20 — Sumario da introduçam, e defesa de Dante de Jacome Maçonio, em que se explica q' seja Poesia.

> (Titulo. Como se distinguem as artes imitadoras, das que se não chamã imitadoras, e qual seja o Idolo, objeto da imitaçam). (55)

21 — Do Romanço, ou Livro de Batalha, e dos Livros de Cavalaria. (56)

fls.

<sup>380-393.</sup> (50) fls. fls.

<sup>394-397.</sup> 398-403. Escrito em Beja, em setembro de 1634. 404-409. E' um ensaio original, escrito na altura da recompilação anterior, isto (52) (53) fls. 404-409. é, em 1634.

<sup>(54)</sup> fls. (55) fls. fis. 413-449. Escrito Beja, na altura dos anteriores. 451-522. Escrito também em Beja, em maio de 1634, segundo indicação do autor.

fils. 524-529. Importante ensaio para o estudo das idéias críticas do autor, principal-mente no que se refere a um gênero ainda bastante apreciado no seu tempo, e ainda no que diz respeito às semelhanças e às dissemelhanças entre a novela de cavalaria e a poesia épica. A êste propósito recorde-se que a novela exerceu sensível influência sôbre o poema heróico renascentista, sôbre Boiardo, Ariosto, Tasso e mesmo sôbre Camões, como procura Pires de Almeida demonstrar no seu Discurso Apologetico

- 22 Livro do Dialogo de Carlos Sigonio. (57)
- 23 Recompilaçam das quatro lições de Anholo Senhi sobre as causas pertencentes a Poetica.

(Da liçã primeira que he da imitaçam. Da liçam segunda, que he de Fabula). (58)

- 24 Poetica de Aristoteles. Traduzida, e illustrada por o Licenciado Manoel Pirez d'Almeida. (59).
- B5 Do Discurso sobre o Adonis de Monseuer Capellone. (60)
- 26 Discurso sobre o Poema Heroico

(q' cousa seja a Poesia. As differenças da Poesia. Grandeža, e antiguidade do Poema heroico, e porq' tem este nome. Deffiniçam da Epopea. Divisam da Epica. Q' cousa seja a fabula, o fundamento em q' se ha de fundar, a grandeza do Argumento. Episodios. Divisam da Fabula. Q' seja Agniçam. Q' seja Peripecia, e quantos modos della. Condiçoés da Fabula. Partes quantitativas da fabula. Q' seja Nó, e Soltura. Principio da Epica. As partes da Fabula. De quantas maneiras erra a Fabula. Q' seja Allegoria. Em q' convem a Epica com Tragica. O' seja Trag. Pathetica. Q' morata. Q' composta. Das differenças dos poemas epicos. Argumento da Epica. Advertencias pa. a Epopea. Fim do poema. Divisam do poema conforme sua quantidade. Que seja Proposiçam, e como ha de ser. Q' seja Invocaçam. Q' seja

<sup>(57)</sup> fls. 530-533v.

<sup>(58)</sup> fls. 534-545

<sup>(59)</sup> fis. 534-545V.
(59) fis. 546-616. E' dos mais importantes trabalhos de Pires de Almeida, pois é, no gênero, o primeiro em língua portuguêsa. Abona suficientemente a autoridade do crítico seiscentista em matéria de poética aristotélica. A tradução, feita depois de 1640, não é do texto grego, mas de uma tradução latina de Heinsio, segundo refere Pires de Almeida.

<sup>(60)</sup> fls. 617-627. No cabeçalho da primeira fôlha vem a indicação da data: Dezembro de 1630, riscada pelo autor. Por notas postas a fls. 627, em que se referem obras aparecidas em 1639, é de se concluir que esta peça é do ano de 1639 ou pouco posterior.

Narracam. Dos estilos, grandiloco, mediocre, infimo. O estilo como se fas grande. Pro. modo. Dos Tropos, e figuras. Segundo modo. Das palavras Compostas. Peregrinas. Methaforicas. Palavras ppias. pa. o Heroico. Como se formam os vocabulos. / Das vogais. / Das letras consoantes. Terceiro modo. Dos conceitos, dos conceitos graves, dos conceitos agudos. Das obscuridades, e do estilo deste tempo usado de algús poetas. Estilo difficultoso dos Cultos d'oje condenado por ... obscuridade boa. Obscuridade louvada. Obscuridade viciosa. Obuscuridade alegorica, e prezada). (61)

### 27 - Argomento de Heliodoro

( /Argomento de Heliodoro / Para o juizo da histo. Ethiopica de Heliodoro). (62)

28 — Da Traduçã dos Poetas. (63)

29 — Definiçam da Poesia por Alexandre Piccolmineo no Prohemio. (64)

/Correções da Arte Poetica de Pires de Almeida/ (65)

/Anotações sôbre o episódio do Sonho de D. Manuel/ (66)

<sup>(61)</sup> fis. 629-335v. E' ensaio original. Importante para o estudo das idéias do autor sôbre a poesia épica.

<sup>(62)</sup> fls. 638-646.

<sup>(63)</sup> fls. 648-648v. Ensaio original, importante para o estudo das idéias do autor sôbre as normas da tradução, trabalho a que mais de uma vez se aplicou, pois traduziu do italiano: Piazza universale, Theatro di varii cervelli, Sinagoga di ignoranti; do francês: Prieres, devotes, Larmes de la Vierge e Le Voyage du Ciel (segundo informação de Soares de Brito; V. nota 1).

<sup>(64)</sup> fls. 650-657v. Datado pelo autor: Beja, setembro de 1634.

<sup>(65)</sup> fils. 659-663. Cinco fôlhas, com correções feitas por um amigo, a pedido do autor, à parte da sua *Poética* referente ao teatro, e escrita em espanhol (V. aciante nota 69).

<sup>(66)</sup> fis. 662v.-663. Duas fôlhas, como as anteriores, deslocadas. Deviam estar no volume seguinte, entre as peças da polêmica sôbre o Sonho de D. Manuel.

### I I.º Volume: 1096-B

Dos Manuscritos da Livraria do Duque de Cadaval. N.B. Veja-se o N.º154, que he outro Volume dos Lusiadas de Camões, Comentados pelo mesmo Author, etc. (67)

### 30 — Eloquencia. Rhetorica, e Poetica

(Elocuçam, ou Eloquencia. Exp. /Exposição/ Tropos de palavra: Metapho-Metalepsis. Synedoche. Metonymia. Antonomasia. Antiphrasis. Catachresis. Onomatopeya. Phrasis. Peri-Emphasis. Segunda parte da phrasis. Elocuçam — Tropos da Oracam: Allegoria. Enigma. Ironia. Mimesis. Sarcasmo. Paromia. Dos Schemas: Divisam dos Schemas, ou figuras em tres modos. Das figuras de Palavras Figuras Rhetoricas da primeira ordem. Figuras Rhetoricas de entendimento da segunda ordem e modo. Figuras Rhetoricas de terceira ordem, e modo. Amplificações. Descrições. (68)

### 31 — Poeta. Regimento Poetico.

(Prologo: I. Toda a Arte maior perfeicam. II. Exemplos dos que a exercitaram. III. Divisam deste tratado Poetico: ... Faremos por principio mençam do Poeta, com algumas cousas, que maes lhe tocam, e logo debaixo de quatro propostas, incluiremos na Primeira as advertencias que deve ter antes de compór. Na segunda as que sera obrigado a guardar desde a eleicam do sogeito, e materia que empre-

<sup>(67)</sup> V. nota 34.

<sup>(68)</sup> fls. 1-48, 63-64v. As fls. 49-58 contêm notas relativas ao poema épico ou à tradução da Poética de Aristóteles; mais um caso de caderno deslocado. Tratado de Retórica não referido pelos biógrafos do autor.

ender poetizar, atee o estilo, e locuçam Poetica, em que se tratara da Invenção: da Fabula: do Verisimil, e Creivel, e Admiravel: do Necessario: e da Disposiçam. Na Terceira as obrigações que lhe convem ao tempo de compor. Na Quarta as de que Necessita despoes de ter composto) (69)

32 — Idea de la Fabula representativa, I, Arte de ponerla en tablado. O Forma de la Tragedia, Comedia, Tragicomedia, ett. I, modo de representalas. Tomo Terceiro de la Poetica del Licenciado Manoel Pirez d'Almeida.

> (Primeira parte. Trata da Poesia representativa en comun. Segunda parte del Terceiro Tomo de la Poetica de contiene el Arte Tragica). N. (?) (70)

33 — Modelo de la Epopeia, o imagem del Poema Eroico

(Introducion. Capitulo Primeiro. De la definicion, interpretacion, i partes de la Epopeia. Capitulo Segundo. De la authoridad de la Historia. Capitulo Terceiro. De la verdad de la Religion, tocase tambien en la licencia del fingir. Capitulo quarto. De la licencia del fingir en la Religion i de la qualidad de los tiempos. Capitulo quinto. De la grandeza de los sucessos. Capitulo sexto. De la quantidad, Principio, e fim de la materia de la Epopeia. Capitulo setimo. Del Tiempo, i lugar de la materia de la Epopeia. Capitulo o ... De

que a obra ficou incompleta.

<sup>(69)</sup> fls. 65-160v. Escrito depois de 1636, pois já refere a Ulisséia (fls. 147), fis. 65-160v. Escrito depois de 1636, pois já refere a Ulisséia (fis. 147), publicada nesse ano. Deve ser a primeira parte de seu Tratado de Poética. Diogo Barbosa Machado, op. cit. nota 1, refere-se a êsse tratado, indicando-lhe o seguinte conteúdo: "Arte Poetica dividida em 3 tomos, o 1. Trata da Versificatoria, e Poezia em commum. (E' a peça a que esta nota se refere). O 2. da Poezia Lyrica, Tragica, e Comica, com os modos de representar, e fabricar as Scenas. (E' a peça seguinte). O terceiro da Epopeya, ou Poema Heroico. 4. M.S." (E' a outra peça seguinte). A se identificar a presente peça como a primeira parte da Arte Poética do autor não sei explicar a razão por que está escrita em português, enquanto as demais, em espanhol. fis. 161-191. No fim desta peça se devem supor as fôlhas referidas na nota 65. Da "Segunda parte del Terceiro Tomo..." vem apenas o título, o que nos faz supor que a obra ficou incompleta.

variedad de advertencias a la Epopeia necessarias). (71)

- 34 Juizo Critico sobre a Visam do Indo, e Ganges, rios da India a el Rey Dom Manoel, representada nos Lusiadas de Luis de Camões, em o canto quarto. Evora anno de 1629. Exercicio. Poetico do Licenciado Manoel Pirez d'Almeida. (72)
- 35 Resposta a Manoel de Faria, e Sousa Ett. Defendendo a Luis: de Camões de alguns descuidos, que lhe imputamos, no sonho. que teve el Rey D. Manoel, apparecendolhe o Indo, e o Ganges... Exercicio Poetico do Ldo. Manoel Pirez d'Almeida. (73)
- 36 Resposta ao juizo critico do Ldo. Mel. Piz' d'Almeida sobrea Visam do Indo, e Ganges, representada nos Lusiadas de Luis de-Camões, Cant. 4 da est. 61. ate 75. Por Joam Soares de Brito. (74)
- 37 Resposta ao intuito do Apologista

(/Introdução/ Opposiçam primeira... Prova ser furto o sonho tomado de Virgilio porem a invencam ser propria do Engenho do Poeta. Defensam primeira. Justifica nam merecer nome de Furto o tomarse a invençam do sonho a Vergilio. Opposiçam segunda. Escreve ser: o tempo da Madrugada proprio dos sonhos verdadeiros, e ditosos, e contradizer-se Camões no d'el Rey D. Manoel, poes nam guarda o uso de tal tempo. Defensam segunda. Respondese ao fundamento, que leva consigo razões, eexemplos em favor dos sonhos matutinos, e mostrase como o nosso Poeta não:

<sup>(71)</sup> fls. 197-210. Importante para o estudo das idéias do autor sôbre a poesia épica, temas

<sup>(71)</sup> fis. 197-210. Importante para o estudo das idéias do autor sôbre a poesia épica, temade que tanto se ocupou.
(72) fis. 215-232. Cópia feita pelo autor, em Lisboa, em junho de 1639, de seu discursodito em 1629 na Academia dos Ambientes em Évora. Ao fazer a cópia acrescentou ao mesmo discurso um capítulo: Do defeito da pintura do Ganges, e do Indo. c. 5-/Capítulo 5.º/. Na polêmica com Soares de Brito defendeu as idéias expostas nestecapítulo, com a peça: Defensam do Apenso ao Juizo Critico... (V. adiante).
(73) fis. 233-240. Resposta, escrita em 1639, às restrições que Faria e Sousa, nos seus comentários aos Lusiadas (ed. 1639), fêz às idéias do autor, contidas no Juizo Critico. Faria e Sousa, em Espanha, tomou conhecimento das idéias de Pires de Almeidas sôbre o episódio do Sonho de D. Manuel, por intermédio do Licenciado João Pinto-Ribeiro, segundo refere o mesmo Pires de Almeida (fis.233).
(74) fis. 241-262. Copiado por Pires de Almeida, em Lisboa, em 3 de junho de 1639...
E' a primeira resposta de Soares de Brito a Pires de Almeida na célebre polêmica.

errou no tempo com que descreveu o del Rey D. Mel. Opposicam terceira. Affirma nam ir a Deidade do Sono sem ser rogada, nem mandar o Sono a nenhum de seus Ministros sem se lhe ter pedido, e nem ir nenhum dos Ministros sem ser mandado. Affirma assim apparecer Morfeo em varias formas, e ultimamte. ter cada hum dos seus ministros officio differente. Defensam terceira. Faz evidente apparecer Morfeo em varias formas, ser poeticamente sonhar el Rey Dom Manoel sem intervencam das Deidades do Sono, ou do Sonho, e que Camões fallou por tal locuçam com acerto poetico, e que o ignoralo, ou mostra ignorancia, ou malicia no Critico. Opposiçam quarta. Condena tres cousas, a primeira a inconveniencia do lugar: a 2.ª o nam dar guia: a 3.ª o pór em duvida o Sonho. Defensam quarta. Absolve a inconveniencia do lugar: escusa o guia: e tira a duvida ao Sonho. Opposicam quinta. Mostra descreveremse as Deidades dos Rios com Urnas, com Cornos, com Vestidos, e com Encostos. Defensam quinta. Propoem ser certeza que as Deidades dos Rios se descrevem sem Urnas. sem Cornos, sem vestidos, e sem encostos. Defensam dos Hombros do Tritam). (75)

38 — Replica Apologetica á resposta do Licenciado Joam Soares de Britto do Juizo da Visam do Indo, e Ganges, escrita com a penna do Author do mesmo Juizo.

(Introduçam. Furto. Primeira parte da Replica Apologetica. Contradiçam de tempo. Segunda parte da Replica Apologetica. Confusam em Morfeo. Terceira parte da Replica Apologetica. In-

<sup>(75)</sup> fls. 265-339. E' a resposta de Pires de Almeida aos argumentos de Soares de Brito. Parece ser de 1639.

conveniencia de lugar. Quarta parte da Replica Apologetica). (76)

- 39 Defensam do Apenso ao Juizo Critico. Faz evidente fallarem as Deidades dos rios com varias pessoas, sem pararem suas correntezas; e pagarem, enquanto Rios, tributos aos Senhores, que dominam as gentes que os bebem. (77)
- 40 Exame ...

(Exame do Cap. 3. á Resposta da Censura 4. Resposta á Censura quinta. Resposta á Censura sexta. Cap. 5. Exame á Resposta da Censura 10. 11. 12. 13. 14. Tratam dos defeitos na pintura das Deidades do Indo, e Ganges. Exame da Censura 10. 11. 12. Exame da resposta á Censura 13. Exame da Censura 14. Exame da resposta da Censura 15. Exame da Resposta á Censura 19. Exame segundo. Mostra erros daCensura segunda, e terceira. /Respostas a censuras do Cap. 1/ intento). (78)

41 — Episodio: sua natureza, e seus significados. (79)

III.º Volume — 1096-C

-42 — Os Lusiadas de Luis de Camões. Canto I. Estância 1 — 2 — 3.. Comentados por Manoel Pirez d'Almeida.

> (/Canto I/. Canto segundo. Canto terceiro. Canto quarto. Canto quinto.) (80)

<sup>(76)</sup> fis. 340-383. Nova resposta de Pires de Almeida a Soares de Brito, mas agora de caráter apologético no que se refere a Camões. Possivelmente ainda de 1639 ou de

<sup>1640.</sup>fls. 384-389. V. nota 73. Da época da peça anterior.
fls. 391-537v. Parece ser nova resposta a Soares de Brito, escrita em 1642, e motivada pela publicação da obra dêste: Apología em que defende Joam Soares de Brito a poesia do Principe dos oPetas d'Hespanha Luis de Camoens no canto 4. da est. 67 à 75 & Cant. 2 est. 21 & responde as Censuras d'hum Crítico d'estes tempos Lisboa, Lourenço de Anveres. 1641. E' rascunho da resposta, um pouco desorde-(77) fls. 384-389. (78) fls. 391-537v.

nado.

(79) fis. 540-541. Duas fôlhas deslocadas.

(80) fis. 1-572. E' o volume a que se refere o anonimo conservador da biblioteca do 6.º

Duque de Cadaval, dando-lhe o número 154, o que faz supor estivesse já então a mesma biblioteca arrumada e catalogada. Os comentários, que ficaram no V Canto, e que são bastante bons, foram escritos por volta de 1648, segundo se depreende da data de uma carta cujo verso foi aproveitado pelo crítico.

43 — Cancoés. Os vestidos Elisa revolvia. Sobolos rios que vão. (81)

### IV.º Volume — 1096-D

- 44 Elegia de Luis de Camões á morte de Dom Tello, q' mataram na India. E escrita nella pellos annos de 1565, ou 1566. Porque o livro em que a achei era do anno de 1658 (sic). (82)
- 45 Rimas Varias de Luis de Camões. Tomo terceiro. Contem Canções, Odes, e Sextinas. Sam Canções 15 Odes 12. Sextinas 4. (83)

/Fragmento do comentário ao Sonho de D. Manuel/. (84)

Na variada e quantiosa produção de Pires de Almeida, conservada na biblioteca de Cadaval, em Muge, podem-se apontar cinco aspectos principais: extratos de autores, na maior parte italianos, cuja doutrina lhe interessava (aspecto importante para o estudo de sua formação critica); traduções, dentre as quais (85) a mais importante é a da Poética de Aristóteles, não apenas por ser a primeira em língua portuguêsa, mas pela boa interpretação do texto do Estagirita e pelos comentários; ensaios e tratados de teoria literária, que valem pela doutrina exposta,

<sup>(81)</sup> fls. 573-581v. Caderno menor. Deslocado, possivelmente do IV volume, que contém os comentários sôbre a lírica camoniana. A fls. 580v. está pregada a cinta de papel, a que já me referi, com a declaração "Autographo de Luis de Camoens". O caderno se resume em rascunho de um comentário sôbre as duas indicadas composições de

fis. 1v. — 15v. Comentário feito, segundo indicação do autor, em Lisboa, em janei-ro de 1648, ano em que trabalhava no comentário dos *Lusiadas*, como vimos. No tí-tulo, onde se 1ê, 1658, deve-se ler 1568: evidente lapso do autor. A elegia à morte (82) fls. 1v. de D. Telo saíu pela primeira vez na edição de 1668, cas rimas do poeta, feita por Alvares da Cunha; depois, na de 1685, de Faria e Sousa. Embora Pires de Almeida tenha-se utilizado (estou convencido) do manuscrito do comentário da lírica feito por Faria e Sousa, (Faria e Sousa morreu em 1649, deixando-o completo) alega ter tirado a presente elegia de um manuscrito de 1568. Este último volume da obra de Pires de Almeida é de bastante interêsse para o estudo do cânone da lírica de Camões, e das edições comentadas do poeta. Sôbre o assunto há uma já grande bibliográfia, de que se destacam os seguintes trabalhos: Álvaro J. da Costa Pimpão, Luis de Camões — Rimas, Autos e cartas, ed. crítica de ..., Editôra do Minho, 1944; Luis de Camões — Rimas, Coimbra, Acta Universitatis Conimbrigensis, 1953; A Lírica ca-Luís de Camões — Rimas, Coimbra, Acta Universitatis Conimbrigensis, 1953; A Lirica camomiaria no século XVII, in Brotéria, vol XXXV, fac. I. julho de 1942. Hernâni Cidade, Luís de Camões — Obras completas, Com prefácio e notas de..., Lisboa, Sá da Costa, 1946-1947; nova edição, 1954 (em publicação). A partir da edição da lírica camoniana, de 1932, (Lírica de Camões, Ed. crítica pelo Dr. José Maria Rodrigues e Afonso Lopes Vieira, Coimbra, Imprensa da Universidade, 1932) a presente elegia foi retirada da obra do poeta, por ser discutível a sua autoria.

(83) fls. 16-118. Comentários terminados, segundo indicação do autor, em Lisboa, em setembro de 1652. Parece não haver dúvida de que nestes comentários a uma parte lírica de Camões, Pires de Almeida apoiou-se (em grande parte) no manuscrito dos comentários e Souse (editados apenas em 1685). Pires veria de Luis de Camões.

tários de Faria e Sousa (editados apenas em 1685: Rimas Varias de Luis de Camões /.../ Comentadas por Manuel de Faria, y Sousa, /.../ Tomo I. y II, Lisboa, 1685); apesar disso, o que tem a obra de Pires de Almeida, de original, justifica sua edição.

<sup>(84)</sup> fis. 120-121. E' o rascunho das últimas considerações do Juizo Crítico (cf. fis. 232-233 de 1096-B), em fôlhas evidentemente deslocadas do volume próprio.

<sup>(85)</sup> Tenho em mente, nesta passagem, apenas as traduções conservadas no manuscrito, e não as que refere Diogo Barbosa Machado, op. cit. in nota 1.

mas muito especialmente pela prioridade na história da crítica portuguêsa; ensaios e polêmicas de crítica literária, principalmente em tôrno da poesia épica e dos Lusíadas; finalmente, comentário da obra épica e lírica de Camões.

Não quero exagerar a importância de Pires de Almeida; mas ainda mesmo evitando exageros, não creio seja possível continuar os estudos camonianos e a história da cultura portuguêsa seiscentista sem levar em devida e merecida consideração a obra do exigente e erudito crítico eborense.

### CAPÍTULO II

### A CRÍTICA PORTUGUÊSA NA ÉPOCA DO LICENCIADO

É impossível compreender suficientemente a obra e o espírito crítico de Pires de Almeida, e neste caso particular as suas considerações sôbre os erros de Severim de Faria, se não se compuser uma nova perspectiva da época. Não que essa perspectiva, ou como se diria no século XIX, o estudo do momento histórico, seja tudo para tal compreensão. Aqui o que se impõe não é um principio da crítica taineana, mas a necessidade de se desfazerem alguns equívocos e muitos prejuízos contra o Seiscentismo, até certo ponto tornados lugares-comuns que nos levariam a conclusões fatalmente erradas ou pelo menos muito discutíveis.

O século XVIII, a partir do segundo quartel, pela sua mentalidade neoclássica e pela sua jesuitofobia, julgou exigentemente a cultura portuguêsa posterior a 1580, considerando o Seiscentismo como uma época de decadência das energias morais da nacionalidade, energias tão vivamente afirmadas pela epopéia dos descobrimentos; época de decadência do espírito criador português que tivera em Camões seu mais nobre e genial intérprete; época do domínio castelhano, do mau gôsto cultista e conceptista e da asfixia dos espíritos pelo ensino jesuítico. O estudo da obra de Vernei e da polêmica suscintada pela mesma (86), da obra de Ribeiro Sanches (87), das críticas à Gramática alvarista (88), da reforma do ensino promovida pelo Marquês de Pombal (89), conduz-nos de pronto a todos êsses prejuízos.

<sup>(86)</sup> V. Luís Antônio Vernei, Verdadeiro método de estudar, 1.ª edi., Valensa, 1746. Sôbre Vernei e sua idéias revolucionárias em face do século XVII, V. principalmente Hernâni Cidade, Ensaio sôbre a crise mental do século XVIII, Coimbra, 1929; 3.ª edição com o título Lições de cultura e literatura portuguêsas, Coimbra, 1948; Cabral Moncada, Um "Iluminista" português do século XVIII, Coimbra, 1941; Antônio Alberto de Andrade, Vernei e a tilosofia portuguêsa, Braga, 1946.
(87) V. Cartas sobre a educação da mocidade, Colônia, 1760; 2.ª ed. revista e prefaciada por Maximiano Lemos, Coimbra, 1922. Sobre Ribeiro Sanches V. principalmente Maximiano Lemos, Ribeiro Sanches. A sua vida e a sua obra, Pôrto, 1911.
(88) V. Manuel Alvares, De Institutione Grammaticae, Lisboa, 1572. Sôbre a grámatica alvarista, sua ampla e prolongada adoção em Portugal e as críticas que sofreu no século XVIII, V. principalmente Luís Gonzaga de Azevedo S. J., O Jesuíta, Bruxexelas, 1913.

culo XVIII, V. principalmente Luis Gonzaga de Azevedo S. J., O Jesuita, Bruxexelas, 1913.

(89) Sôbre Pombal há uma imensa bibliografia que excuso de citar, e que em grande
parte está inventariada no Dicionário bibliográfico português, Tomos VII e XIX, de
Inocêncio da Silva. A atitude e as idéias de Pombal no que respeita ao estado do
ensino português dominado pelos jesuítas estão bem definidas nas duas obras: Compêndio historico do estado da Universidade de Coimbra, 1771 e Novos Estatutos /de
Universidade/, 1772.

Só na segunda metade do século XIX inicia-se um exame mais criterioso da injuriada época, onde então se começam a apontar inegáveis valores, que o século XVIII não quis ou não pôde compreender. Lopes Praça (90) inicia a reabilitação dos conimbricences; Rebêlo da Silva, elaborando o primeiro minucioso e amplo quadro dos Seiscentismo (91), não tem dúvida em pôr em relêvo o que essa época teve de positivo, quer no plano da cultura espiritual, quer no plano da cultura-vida; o mesmo se dá com Camilo Castelo Branco, que francamente regeita a idéia das "trevas que inoitaram a litteratura nacional desde 1580 até 1720", procura mostrar que as chamadas causas da propalada decadência — "D. João III, depois o jugo de Castella e conjuntamente os jesuitas" — tinham de ser cuidadosamente reexaminadas, quando é verdade que eram muito discutíveis nos seus efeitos deletérios, e a tal ponto discutíveis que se poderiam considerar, contràriamente, causas de progresso mental e literário (92).

Com Lopes Praça, Rebêlo da Silva e Camilo inicia-se, podemos dizer, o processo de revisão do Seiscentismo. No século atual os trabalhos históricos de Teófilo Braga (93), de Fidelino de Figueiredo (94), de Hernâni Cidade (95); os estudos de aspectos e de individualidades literárias: (96); a revisão levada a efeito pelos jesuítas, de seu papel na história da cultura portuguêsa (97); os estudos de história da cultura e da filosofia, especialmente da filosofia conimbricense (98); e por fim os estudos de história geral — vêm pondo em novas perspectivas uma época que evidentemente não foi de decadência.

lo, 1946.

10, 1940.

(95) Hernâni Cidade, Ensaio sôbre u crise mental do século XVIII, Coimbra, 1929, revisto e ampliado no volume Lições de cultura e literatura portuguesas, 2.º vol., 3.ª ed., Coimbra, 1948; Idem, 1.º vol., 3.ª ed., Coimbra, 1951; A literatura autonomista sob

Coimbra, 1948; Idem, 1.º vol., 3.º ed., Coimbra, 1951; A interatura autonomista socos Filipes, Lisboa, s.d./1948/.

Refiro-me às obras mais importantes no gênero: Edgar Prestage, D. Francisco Manoel de Mello, Lisboa, 1914; João Lúcio de Azevedo, Historia do Padre Antonio Vieira, Pôrto, 1918-1920; Ricardo Jorge, Rodrigues Lobo, estudo biografico e critico, Coimbra, 1920; Manuel Ribeiro, Vida e morte de Madre Mariana Alcoforado, Lisboa, 1940; Maria de Lourdes Belchior Pontes, Frei Antônio das Chagas — Um homem e um escatilo do sea VVIII Lisboa 1053 (96) Refire-me

Maria de Lourdes Belchior Pontes, Frei Antonio aas Chagas — Chi hollichi estilo do sec. XVII, Lisboa, 1953.

V. principalmente: Antônio Astrain S. J., Historia de la Compañia de Jesus en la Assistencia de España, Madrid, 1905...1925; Luís Gonzaga de Azevedo S. J., O Jesuíta, Bruxelas, 1913; Francisco Rodrigues S. J., A Companhia de Jesus em Portugal e nas Missões, in Revista de História, 10, 1914; A formação intelectual do Jesuita, Pôrto, 1917; Historia da Companhia de Jesus na Asssitencia de Portugal,

Portugal e nas Missões, in Revista de História, 10, 1914; A formação intelectual do Jesuita, Pôrto, 1917; Historia da Companhia de Jesus na Asssitencia de Portugal, 7 vols., Pôrto, 1931-1950.

V. principalmente: Mário Brandão, O Colegio das Artes, Coimbra, 1924; Joaquim de Carvalho, Catálogo dos Professores de Filosofia no Colégio da Companhia de Jesus de Coimbra, Desde o Ano de 1555, e no de Évora, in Boletim da Biblioteca da Universidade, Ano 8.º, 1927; Cultura Filosófica e Cientifíca, in História de Portugal, Barcelos, 1928-1934, V vol. pg. 555-568; Descartes e a Cultura Filosófica Portuguesa, Lisboa, 1939; Galileu e a Cultura Portuguesa sua Contemporânea, in Biblos, XIX, 1943; Domingos Mauricio S. J., Os Jesuitas e a Filosofia Portuguesa do Sec. XVI a XVIII, in (98)

Lopes Praça, Historia da philosophia em Portugal nas suas relações com o movimen-

to geral da philosophia, Coimbra, 1868.

L. Augusto Rebêlo da Silva, Historia de Portugal nos seculos XVII e XVIII, Lisboa, Imprensa Nacional, 1871. (91)

Camilo Castelo Branco, Curso de litteratura portugueza, Lisboa, 1876, Introdução. Teófilo Braga, Historia da litteratura portugueza, III, Os Seiscentistas, Pôrto, 1916. Fidelino de Figueiredo, História da literatura clássica, (1.ª ed. 1922), 3.ª ed. S. Pau-(94)

Dos aspectos positivos dos Seiscentismo, a crítica literária tem sidoo menos estudado. Tirante as ligeiras considerações de Teófilo Braga sôbre a obra crítica de Faria e Sousa, sôbre a discutível polêmica entre tassistas e camoistas, e sôbre alguns gramáticos e filólogos seiscentistas, (99) e tirante ainda as páginas de Fidelino de Figueiredo na História da crítica literária em Portugal, (100) reconheçamos que a obra dos comentaristas de Camões (Manuel Correia, Pedro Mariz, Faria e Sousa, M. Pires de Almeida, Soares de Brito, João Franco Barreto), dos preceptistas da arte literária (Pires de Almeida, Severim de Faria, Soares de Brito, João Franco Barreto) e dos primeiros historiadores da literatura portuguêsa — aguarda ainda seus investigadores e intérpretes. Da obra de Fidelino de Figueiredo estamos a quase quarenta anos. É tempo, portanto, de voltar à sua matéria, e com novos elementos continuar e completar, na medida do possível, o que aí está iniciado.

Com Sá de Miranda, empenhado desde 1527 na introdução do gôsto clássico em Portugal, começa, como bem observou Fidelino de Figueiredo, (101) a I.ª Época da crítica literária portuguêsa. Mas Sá de Miranda, afastado da côrte a partir mais ou menos de 1530, e recolhido na áurea mediocridade de seu retiro minhoto, (102) não logrou exercer, sôbre a gente nova, pouco experiente dos ideais clássicos que o mestre defendia e procurava difundir, senão uma ação indireta (103), o que, é sabido, já não se deu com Antônio Ferreira, mais novo, envolvido da vida oficial e frequentador do paço: sua influência sôbre os contemporâneos foi mais direta e duradoura que de Sá de Miranda.

A atividade crítica de Sá de Miranda e de Antônio Ferreira, exercida no segundo e terceiro quartéis do século XVI, quando começa a impor-se a cultura clássica, não foi, sabemo-lo, tão significativa quanto à

Brotéria, vols. 21 e 22, 1935-1936; A Primeira Alusão a Descartes em Portugal, ibd., vol. 35, 1937; Para a História do Cartesianismo entre os Jesuítas Portugueses do Século XVIII, in Revista Portuguesa de Filosofia, I, 1, 1945; Os Jesuítas e o Ensino das Matemáticas em Portugal, in Brotéria, vol. 20, 1935; Antônio Alberto de Andrade, A Renascença nos "Conimbricenses", II — Os Autores, in Brotéria, vol. 37, 1943; Uma Academia Científica Luso-Espanhola antes da Expulsão dos Jesuítas, in Brotéria, vol. 40, 1945; Versai o a Filosofia Portuguesa Regge 1946; Cassing Abranches S. I. A. Academia Ĉientítica Luso-Espanhola antes da Expulsão dos Jesuitas, in Brotéria, vol. 40, 1945; Vernei e a Filosofia Portuguesa, Braga, 1946; Cassiano Abranches S. J., A Origem dos Comentários "Conimbricenses", in Revista Portuguesa de Filosofia, II, 1, 1946; João Pereira Gomes S. J., Crise de Cultura em Portugal no Sec. XVII?, in Brotéria, vol. 33, 1941; A Filosofia Escolástica Portuguesa, ibd., 35, 1942; Doutrinas Físico-biológicas de Antônio Cordeiro sobre os Sentidos, ibd., 36, 1943; João Baptista e os Peripatéticos, ibd., 39, 1944; Perante Novos Sistemas e Novas Descobertas, ibd., 39, 1944; As Antigas Livrarias dos Jesuítas em Lisboa, ibd., 40, 1945; José Sebastião da Silva Dias, Portugal e a Cultura Europeia (Sécs. XVI a XVIII), Coimbra, 1953. Teófilo Braga, Hist. da Litt. Port., III, Os Seiscentistas, Pôrto, 1916. Fidelino de Figueiredo, A Critica Litteraria em Portugal, Lisboa, 1910; 2.ª ed., Historia da Critica Litteraria em Portugal, Lisboa, 1916. Op. cit., in nota 100. Sôbre as relações de Sá de Miranda com seus contemporâneos colhem-se importantes

<sup>(99)</sup> (100)

<sup>(101)</sup> 

Op. cit., in nota 100. Sôbre as relações de Sá de Miranda com seus contemporâneos colhem-se importantes elementos principalmente nas seguintes obras: Sousa Viterbo, Estudos sobre Sá de Miranda, 1895-1896, separatas do Instituto; Teófilo Braga, Sá de Miranda e a Escola Italiana, Pôrto, 1896; Carolina Michaëlis de Vasconcelos, Novos Estudos sobre Sá de Miranda e a Escola Italiana, Pôrto, 1896; Carolina Michaëlis de Vasconcelos, Novos Estudos sobre Sá de Miranda e a Escola Italiana, Pôrto, 1896; Carolina Michaëlis de Vasconcelos, Novos Estudos sobre Sá de Miranda e a Escola Italiana, Pôrto, 1896; Carolina Michaëlis de Vasconcelos, Novos Estudos sobre Sá de Miranda e a Escola Italiana, Pôrto, 1896; Carolina Michaëlis de Vasconcelos, Novos Estudos sobre Sá de Miranda e a Escola Italiana, Pôrto, 1896; Carolina Michaëlis de Vasconcelos, Novos Estudos sobre Sá de Miranda e a Escola Italiana, Pôrto, 1896; Carolina Michaëlis de Vasconcelos, Novos Estudos sobre Sá de Miranda e a Escola Italiana, Pôrto, 1896; Carolina Michaëlis de Vasconcelos, Novos Estudos sobre Sá de Miranda e a Escola Italiana, Pôrto, 1896; Carolina Michaëlis de Vasconcelos, Novos Estudos sobre Sá de Miranda e a Escola Italiana, Pôrto, 1896; Carolina Michaëlis de Vasconcelos, Novos Estudos sobre Sá de Miranda e a Escola Italiana, Pôrto, 1896; Carolina Michaëlis de Vasconcelos, Novos Estudos sobre Sá de Miranda e a Escola Italiana, Pôrto, 1896; Carolina Michaëlis de Vasconcelos, Novos Estudos sobre Sá de Miranda e a Escola Italiana, Pôrto, 1896; Carolina Michaëlis de Vasconcelos, Novos Estudos sobre Sá de Miranda e a Escola Italiana, Pôrto, 1896; Carolina Michaëlis de Vasconcelos, Novos Estudos sobre Sá de Miranda e a Escola Italiana, Pôrto, 1896; Carolina Michaëlis de Vasconcelos, Novos Estudos e a Escola Italiana, Pôrto, 1896; Carolina Michaëlis de Vasconcelos, Novos Estudos e a Alexanda e a Escola Italiana, Pôrto, 1896; Carolina e a Alexanda e a Escola Italiana e a Escola Italiana e a Alexanda e a Escola Italiana e a Alexanda e a Escola Italiana e a A (102)randa, Lisboa, 1912; José de Sousa Machado, O Poeta do Neiva, Braga, 1929. (103) Fidelino de Figueiredo, op. cit. in nota 100, 2.ª ed. pg. 13.

obra poética e à influência pessoal de ambos: limitou-se a conselhos a poetas inexperientes e à indicação de rumos à literatura clássica nacional em gênese. No que respeita aos conselhos, três princípios procuraram expor e impor:

- a) o culto da língua portuguêsa, que se tinha de defender e ilustrar. ante o prestígio crescente da língua castelhana, e elevar à perfeição das línguas clássicas, principalmente do latim, mais comum como língua humanística (104);
- b) imitação dos Antigos, indispensável quando é verdade que se desejava construir uma literatura clássica, em oposição à literatura de cunho tradicional, no dizer de Sá de Miranda

.....tam desviada Sempre até'gora da direita estrada De Clio, de Caliope e Talia. (105),

e quando é verdade que se desejava elevar a literatura nacional à dignidade das literaturas antigas e da literatura clássica italiana (106);

c) finalmente, respeito das regras da Arte poética de Horácio, pois, para Antônio Ferreira e para sua geração o "engenho" e a "natureza" são indispensáveis ao poeta, mas não são suficientes; sem "saber", sem ilustração, sem "arte", que só se conquistam com paciente estudo, não é possível realizar uma obra de arte segundo os ideais de beleza definidos pelos clássicos. (107)

Não se pode dizer que é muito; talvez se diga mesmo que é muito pouco, em matéria de crítica literária, o que produziu o magistério intelectual de Sá de Miranda e Antônio Ferreira, secundados, em certo sentido, pelo magistério gramatical de Fernão de Oliveira, (108) de João de Barros, (109) de Pedro de Magalhães Gandavo. (110) De fato, a primeira geração clássica portuguêsa realizou, nos domínios da crítica literária, muito mais uma tomada de consciência dos problemas ou dos princípios fundamentais do Classicismo, que pròpriamente uma "ciência" crítica satisfatòriamente definida quanto ao seu objeto e a seus métodos. Tal "ciência" só o Seiscentismo logrará definir, pelo menos

Antônio Ferreira, Carta III, A Pedro de Andrade Caminha, in Poemas Lusitanos, Lisboa, Sá da Costa, 1939-1940, II, 43. Sôbre a vida de Antônio Ferreira, suas relações pessoais, sua influência literária, v. J. de Castilho, Antonio Ferreira, Poeta Quinhentis-(104)

ta..., Lisboa, 1875.

(105) Francisco Sá de Miranda, Obras completas, Lisboa, Sá da Costa, 1937, I, 323-324, Soneto a Diogo Bernardes, cit. por Fidelino de Figueiredo, op. cit. in nota 100, 2.ª ed.,

pg. 14.

(106) Conselho e apêlo constantes nas Cartas de Antônio Ferreira que se ocupam de doutri-

na poética.
(107) V. principalmente Antônio Ferreira, op. cit., Carta VIII, II, 70-80, Carta XII II, 106-110.

 <sup>(108)</sup> Fernão de Oliveira, Grammatica da Lingoagem Portuguesa, 1.ª ed., Lisboa, 1536; 3.2 ed., Lisboa, 1933.
 (109) João de Barros, Grammatica da Linguagem Portuguesa, Lisboa, 1540.

Pedro de Magalhães Gandavo, Regras que Ensinam a Maneira de Escrever a Orthographia (110)da Lingua Portuguesa, com hum Dialogo que Adianta se Segue em Delensam da Mesma Lingua, Lisboa, 1574.

até certo ponto ,a partir, precisamente, de 1613, isto é, dos comentários dos Lusiadas, de Manuel Correia (111).

Para quem deseja entrar a fundo no estudo da atividade crítica do Seiscentismo, em Portugal, surge de pronto uma séria dificuldade, que perturba, não tanto pelos impecilhos (naturais em todo e qualquer trabalho de investigação histórica) encontrados na busca, levantamento e leitura dos documentos, como pelas dúvidas quanto às causas do desenvolvimento da crítica nessa época; desenvolvimento no sentido aritmético, quer dizer, no sentido do número relativamente considerável de críticos e de obras de crítica, e também desenvolvimento no sentido do âmbito da nova "ciência" quanto ao seu conteúdo e quanto às suas relações com outras "ciências" ou outras formas de atividade mental: a gramática, a retórica, a dialética, a filosofia, a história, a erudição.

Em todo e qualquer estudo histórico o capítulo das influências e das causas é sempre espinhoso, e sumamente perigoso pelos erros ou pelo discutível a que pode conduzir; ocorre na história, quando se pensa e se deseja resolver o problema da causalidade, exatamente o que ocorre nas ciências da natureza: esbarra-se com o irracional, ou simplismente, com o que a razão não chega a compreender ou não pode compreender. Pensando assim, deixo claro que não pretendo encontrar tôdas as causas determinantes do desenvolvimento da atividade crítica portuguêsa a partir do comêço do século XVII, atividade que supera de muito o empirismo crítico de Sá de Miranda e de Antônio Ferreira, superação, insisto, no sentido da formação de uma "ciência" com amplo campo de trabalho, com aspectos definidos, e até com sua insatisfação, com suas disputas doutrinárias, com suas ambições de positividade e de imposição em face da criação artística, e com suas veleidades de autonomia e superioridade em face de outras "ciências" que julga apenas auxiliares, uma vez que aspira a encontrar verdades absolutas da razão.

Com as precauções já alegadas, parece-me que se podem apontar como mais diretas causas do desenvolvimento da crítica seiscentista:

- a) a evolução da cultura clássica, no sentido do enriquecimento e da formação da consciência de um patrimônio literário nacional que se reconhece dinamizado no sentido da altitude dos valores do patrimônio literário greco-latino, e por emulação se deseja, e por vêzes se julga na altitude, ou superior à altitude alcançada pelas literaturas clássicas modernas, principalmente a italiana e a espanhola;
- b) as sugestões, ou melhor, as lições do fecundo movimento crítico estrangeiro, francês, espanhol e principalmente italiano, êste tantas vêzes presente no espírito de Pires de Almeida, cujo italianismo, bebido na fonte, claramente o distingue dos seus contendores, como neste caso particular (veremos), de Severim de Faria;

<sup>(111)</sup> Manuel Correia, Os Lusiadas do Grande Luis de Camões, Lisboa, 1613. Sobre o assunto v. Fidelino de Figueiredo, op. cit. in nota 100, 2.a ed., pg. 22.

c) o ensino jesuítico, muito especialmente de nível secundário ous médio (Curso de Letras, das Artes ou de Filosofia), dominante, quase exclusivo, e largamente difundido em Portugal, e em que se ministrous o conhecimento a fundo da gramática, da retórica, da cultura latina es grega e da filosofia aristolética; onde se transmitiu muita erudição humanística e onde se praticaram e se ensinaram, com especial zêlo, os métodos de leitura, de interpretação e de comentário dos textos literários e doutrinários.

O estudo particular de cada uma dessas causas constituiria por si uma tese, tais problemas suscita, tais conclusões importa tirar pela primeira vez. Não entro em cada uma até suas íntimas e últimas questões; limito-me ao essencial em função do objetivo que tenho em vista, que é compreender no principal o caráter do movimento crítico que produziu a obra de Manuel Pires de Almeida.

Falar em evolução da cultura clássica a partir do último quartel do século XVI, no sentido do enriquecimento literário e da formação da consciência de um patrimônio clássico nacional com valores capazes de distinguir essa literatura — é pôr duas questões até certo ponto complexas e delicadas. Por um lado importa saber se depois do Quinhentismo (cujo início podemos pôr em 1527, quando começa a campanha clássica de Sá de Miranda, e o fim, em 1580, morte de Camões e perda de antonomia política) houve enriquecimento da cultura clássica portuguêsar por outro importa saber o que caracterizou essa consciência dos valores nacionais. Questões complexas e delicadas, e que não se põem aqui gratuitamente: uma e outra ligam-se muito diretamente ao espírito e à obra de Pires de Almeida.

Que o século XVI foi excepcional de energias morais e espirituais, e de realizações que nos dão o homem português em medidas fora do comum — é verdade assente e tantas vêzes e tão suficientemente provada, que qualquer consideração sôbre o assunto seria glosa desnecessária. Que essas energias, que o ímpeto que construiu o maior impérior da história, já a meio de reinado de D. João III entram num processo de retraimento, e são no fim do século "apagada e vil tristeza", tambéms é verdade que excusa emplicar. Alguns aspectos, entretanto, da crisedo Quinhentismo ou da Renascença portuguêsa, não estão suficientemente aclarados. É o caso, por exemplo, da coexistência, na época da crise, ou máis precisamente, no Seiscentismo, de valores negativos er valores positivos. Valores incontestàvelmente negativos: a perda dodomínio político, militar e econômico do império; a perda da independência e a aceitação do domínio espanhol; o recuo ou o retardamento emface do desenvolvimento da cultura de Além-Pirineus, no sentido da formação de uma ciência e de uma filosofia modernas. Valores positiyos, também incontestáveis: resistência obstinada de alguns ao domínio castelhano; formação de uma literatura autonomista na época dosfilipes (112); capacidade de defesa do patrimônio do império, no Brasil assaltado pelos holandeses; capacidade de reconquista da autonomia; desenvolvimento ou enriquecimento da cultura literária.

A questão não é aceitar a coexistência dêsses valores negativos e positivos, uma vez que o natural foi essa referida coexistência, quando é verdade que a cultura portuguêsa, no século XVI já suficientemente definida nas suas grandes virtudes, nas suas possibilidades e nas suas realizações, não podia diluir-se totalmente: a incapacidade para desdobrar ou pelo menos para manter a obra dos que fizeram o império, e a grandeza moral da nacionalidade; os asares da sucessão reinante, e a política da Contra Reforma, haviam apenas (como demais se deu) de alterar o rumo da história e o ritmo da vida nacional. A questão não é, assim, aceitar a coexistência dos elementos negativos e positivos; é encontrar o exato sentido de cada um dos elementos, na complexidade da evolução cultural portuguêsa.

É verdade assente que apesar da crise, antes de mais nada política, a literatura do século XVI, que em Camões teve seu mais alto valor, depois da morete do poeta continuou a desdobrar-se com inegáveis valores, quer do ponto de vista de individualidades literárias Rodrigues Lobo, Frei Luís de Sousa, D. Francisco Manuel de Melo, Pd. Antonio Vieira, Pd. Manuel Bernardes), quer no que respeita às suas virtudes estéticas, ao seu índice editorial, à sua difusão, ao interêsse ou ao público que conquistou e interessou. As provas dêstes fatos se acolhem até certo ponto fàcilmente e não vejo como discutir a sua significação, a não ser que estabeleçamos um critério de avaliação, que está também no meu espírito, e pelo qual o que importa não é o acabamento formal da obra literária (evidente nos citados escritores seiscentistas), o crescimento e a difusão da produção literária, mas o conjunto da vida, o complexo cultural e espiritual propício ao aparecimento de uma obra como Os Lusíadas, de perenes belezas, de perenes verdades. Neste sentido não houve, evidentemente, após a morte de Camões, enriquecimento literário, houve antes, voltemos ao lugar-comum, decadência literária. A conclusão está certa — mas convenhamos em que a propalada decadência das energias vitais, altamente criadoras, não colide, de modo nenhum, com a idéia do enriquecimento literário, como se definiu, a que se aduzem, fàcilmente, como disse, provas de indiscutível validade e como compreenderam os escritores da época, por exemplo, Pires de Almeida, que justificando alguns "erros" de Camões na concepção de certos passos do poema imortal, e na feitura de alguns versos, lembra que o poeta vivera em tempo "nem tam polido, nem tam culto, como o presente", isto é, como os meados do século XVII. E esta idéia, expressa de um ou outro modo, está no espírito de todos os escritores da primeira metade do século XVII, que procuram completar, acabar, desenvolver

<sup>(112)</sup> V. Hernânia Cidade, A literatura Autonomista sob os Filipes, Lisboa, s. d. /1948/.

a literatura da 1.ª Época Clássica; essa idéia pôs-se claramente no espírito dos críticos e comentadores seiscentistas, que foram "corrigindo", apurando e explicando a obra de Camões, de Antônio Ferreira, de Sá de Miranda, de João de Barros. E daí, sobretudo, a necessidade de se pôr em evidência êsse aspecto do Seiscentismo nas suas primeiras décadas. Quando não o aceitássemos, pelo que a princípio nos choca a conciliação da idéia de "decadência" com a de "enriquecimento", importa contudo estudá-lo detidamente, pois está na consciência dos escritores e críticos da época.

Intimamente ligada à idéia de que a literatura nacional se enriquecia, que se lhe desdobravam os impulsos, que se lhe ia dando acabamento a tentâmenes, está a consciência de que se continuava a construção de um patrimônio artístico, sugerido pelo Renascimento. Consciência que também importa referir e considerar, porque se traduz vivamente no campo da crítica, empenhada em definir os valores nacionais comparáveis, ou mesmo, em alguns casos, superiores a antigos e modernos; empenhada em difundir e em fazer compreender êsses valores, reproduzindo-os em edições mais completas, apuradas e comentadas (vejam-se as declaradas intenções dos comentadores de Camões, Manuel Correia e Faria e Sousa); empenhada num levantamento histórico que conservasse a memória de todos os nomes da cultura e da literatura nacional (vejam-se as obras de Soares de Brito e João Franco Barreto) (113); empenhada em compreender aquêles aspectos da criação literária que fugiam aos quadros dos gêneros clássicos, mas correspondiam e respondiam a um impositivo gôsto nacional (vejam-se os ensaios de Pires de Almeida sôbre o teatro popular e a novela de cavalaria); empenhada, finalmente, essa crítica, em reagir contra o uso e o abuso do mau gôsto dos escritores "cultos", "porq' nam tem invençam nem guardam religiam", no dizer de Pires de Almeida (114), cultivavam o gratuito decorativismo, segundo Vieira, no Sermão da Sexagésima (115) e se afastavam da lição dos melhores mestres nacionais. A consciência de um segundo os melhores patrimônio literário que se constrói antigos e que é preciso definir, defender das más influências e enriquecer, orienta (e portanto explica) a atitude, o espírito e as obras dos críticos seiscentistas.

As influências estrangeiras sôbre o Classicismo português, embora evidentes, não estão suficientemente estudadas. E no capítulo da crítica literária está ainda muito por fazer. E como sei das proporções do que está por estudar, não tenho a pretensão de compensar as deficiências que se alegam. Julgo, entretanto, ser-me possível colocar os têrmos do problema na medida em que fiquem claras as ligações entre Pires de Al-

<sup>(113)</sup> V. op. cit. in nota 1. (114) Mss. 1096-A, fls. 147. V. atrás inventário da obra, n.º 5. (115) Sermoens do P. Antonio Vieira..., 1.ª ed., 1679, I.

meida e o fecundo movimento crítico italiano e espanhol dos séculos XVI e XVII.

Embora Pires de Almeida, que foi dos críticos portuguêses seiscentistas o de espírito mais aberto ao movimento geral das idéias no estrangeiro, refira, mais de uma vez, Ronsard, Montaigne, Chapelains, Théophile, Muret (o que poderia levar-nos a supor influências francesas sóbre sua geração) — é a Itália e à Espanha que deve a crítica seiscentista portuguêsa as vivas e fecundas influências.

O que foi a atividade crítica italiana e espanhola nos séculos XVI e XVII sabemos hoje, dados os trabalhos principalmente de Croce, (116) de Trabalza (117) e de Menendez y Pelayo (118).

A partir dos meados do século XVI, na Itália e na Espanha (na Itália naturalmente com mais recursos de trabalho), construiu-se, a par de uma literatura clássica de altos valores, todo um corpo de doutrinas estéticas e literárias destinadas, por um lado a definir, e ensinar e defender a arte clássica, sugerida pelos modelos antigos, sobrestimados pela Renascença; por outro lado destinadas a interpretar, a justificar e a defender também as novidades estéticas e literárias modernas. Os historiadores da matéria já puseram em evidência essas duas direções da crítica ítalo-espanhola e de certo modo lhe definiram os principais campos de atividade:

- a) interpretação e divulgação da obra dos teóricos antigos da poética e da retórica, Aristóteles, Horácio, Cícero, Quintiliano setor em que se impuseram principalmente Nebrija, Vives, Escaligero, Castelvetro;
- b) elaboração de uma teoria literária, ainda clássica, mas concebida com independência em face da preceptiva antiga, e no sentido do alargamento da problemática estética e literária setor em se sobressairam principalmente Pinciano, Cascales e Patrizio;
- c) estudos e polêmicas sôbre as línguas e as literaturas nacionais, a partir da segunda metade do século XVI a competirem entre si, e principalmente com o alto prestígio das línguas e literaturas clássicas antigas estudos e polêmicas em que dominaram principalmente Castelvetro, Tasso, Patrizio, Piccolomini, Tassoni, Lope de Vega;
- d) estudos e polêmicas em tôrno do cultismo e do conceptismo, e em que avultaram sobretudo os nomes de Gongora, Quevedo, Jáuregui, Lope de Vega, Cascales, Baltasar Gracian, Pellegrini, Marini, Chapelain;

Clências e Letras

Biblioteca Central

 <sup>(116)</sup> B. Croce, Estetica..., 1.a ed., 1900.
 (117) C. Trabalza, La Critica Letteraria, Milano, s.d. /1915/.

<sup>(118)</sup> Marcelino Menendez y Pelayo, Historia de las Ideas Estéticas en España, 2.ª ed., Buenos Aires, s.d./1943-44/.

- e) estudos e defesa dos gêneros literários modernos, como o teatro popular, a novela de cavalaria, o poema cavaleiresco, setor em que se distinguiram principalmente Lope de Vega e Tirso de Molina;
- f) leitura, interpretação, crítica e apologia dos poetas antigos, e dos nacionais que se iam impondo como valores comparáveis se não superiores aos antigos, setor de trabalho em que se distinguiram, por exemplo, Francisco Sanches, o Brocense, e Herrera, comentarista da obra de Garcilaso.

Partindo, nos meados do século XVI, da interpretação e da divulgação dos teóricos antigos, os críticos italianos e espanhóis evoluíram em poucos anos para a elaboração de uma teoria da literatura, na medida do possível original, e para o estudo de suas literaturas, muito especialmente para a discussão das tendências novas que nelas se manifestavam, quer em gêneros fora dos quadros do Classicismo antigo, quer em concepções se não anti-clássicas, pelo menos contra a ortodoxia poética de Aristóteles e de Horácio. Marcando todo o seu labor interpretativo, reflexivo e crítico com o cunho da erudição humanística, com uma vibração intelectual própria de uma época em que se desvendavam ansiosamente novos horizontes de cultura, e com um tom polemístico, não menos próprios de uma época em que tendências espirituais e estéticas várias entravam em conflito — os críticos italianos e espanhóis construiram os fundamentos da teoria, da crítica e da estética literária modernas.

Apesar de não contar com idênticos recursos de trabalho, com idêntica atmosfera cultural, os críticos e teóricos portuguêses acompanharam de perto a evolução da crítica ítalo-espanhola, recebendo não só a influência de sua agenda de problemas, mas até mesmos o tom polemístico que geralmente adquiriam as questões e as discussões. E se Portugal não ofereceu ao movimento crítico europeu obras originais, o que produziu não desdoura a cultura portuguêsa, como é o caso de Pires de Almeida, de Faria e Sousa e de D. Francisco Manuel de Melo.

Finalmente, neste capítulo espinhoso da causalidade histórica, de que saio ainda com muitas e naturais perplexidades, importa considerar o papel da educação jesuítica na formação do movimento crítico de que Pires de Almeida foi figura de relêvo, infelizmente esquecida e quase ignorada, a partir da segunda metade do século XVII, pelo "desaparecimento" de sua obra.

Chamados a Portugal, por D. João III, em 1539, os jesuítas fundaram em Coimbra, em 2 de julho de 1542, o seu primeiro Colégio — o Colégio de Jesus. De então por deante, "pasmosa foi a rapidez — escreve o Pd. Francisco Radrigues (119) — com que a Companhia de

<sup>(119)</sup> Francisco Rodrigues, S.J., A Formação Intellectual do Jesuita, Pôrto, 1917, pg. 155 e segs. Sôbre o ensino jesuítico em Portugal há já uma ampla bibliografia, em grande parte inventariada por Francisco Rodrigues, Historia da Companhia de Jesus na Assistencia de Portugal, Pôrto, 1931-1950.

Tesus se ramificou e multiplicou seus colégios por todo Portugal, pelas ilhas, conquistas e missões de além-mar." Em 1551 funda-se o Colégio do Espírito Santo, em Évora, e em 1553 o de Santo Antão, em Lisboa. O de Évora, em 1553 "abria aulas públicas e logo em 1559 nos primeiros de novembro se transformava em Universidade" (120), a que se agregaram, mais tarde, outros colégios: Colégio de Porcionistas, criado pelo Cardeal D. Henrique, em 1563; Colégio da Purificação, "fundado pelo mesmo Cardeal para teólogos seculares" em 1553; "Colégio da Madre de Deus, instituido por Heitor Pina para formação principalmente de jovens de sua família", em 1608. Em 1555 D. João III entregou aos jesuítas o Colégio das Artes, da Universidade de Coimbra, a que se incorporou o Colégio de Porcionistas. Em 1560, o Arcebispo Frei Barto-Iomeu dos Mártires fundou para a Companhia, em Braga, o Colégio de São Paulo. De então por diante, nessa linha de ação, atendendo a constantes solicitações, e empenhados num apostulado educativo, único na história, mas nem sempre compreendido e por vêzes injustamente combatido, os jesuítas foram semeando colégios por Portugal e pelo seu vasto império:

Colégio da Ascenção, em Angra, nos Açores, 1570; Colégio São João Evangelista, no Funchal, 1570; Colégio de Jesus, em Angola, 1575; Colégio de Todos os Santos, em Ponta Delgada, 1591; Colégio de São Sebastião, em Porto Alegre, 1605; Colégio de Santiago, em Faro, 1616; Colégio de São Lourenço, no Porto, fundado em 1560, mas em funcionamento só a partir do comêço do século XVII; Colégio N.S. da Conceição, em Santarém 1621; Colégio de Santiago, em Elvas, 1644; Colégio de São Francisco Xavier, no Faial, 1652; Colégio de São Francisco Xavier, em Setubal, 1655; Colégio São Francisco Xavier, em Portimão, 1660; Colégio São Francisco Xavier, em Beja, 1693; Colégio São Francisco Xavier, na Alfama, Lisboa, 1677; Colégio de Gouveia, em Gouveia, 1739. (121)

Ajuntem-se a êstes os colégios do Oriente (em número de 28) e os do Brasil (em número de 9), e não é difícil avaliar a extensão e a importância da obra educativa e pedagógica da Companhia de Jesus.

Mas, tanto ou mais que o número de Colégios fala o elevado número de freqüência dos principais: no fim do século XVI, perto de dois mil alunos frequentavam o Colégio de Santo Antão; outro tanto o Colégio das Artes de Coimbra; mais ou menos mil e quinhentos, o Colégio de Évora, e uns mil, o Colégio de Braga.

Estes elementos, embora sucintos, são suficientes para dar a compreender que tôda, se não quase tôda a intelectualidade portuguêsa da segunda metade do século XVII, do século XVII e ainda da primeira metade do século XVIII, saiu dos Colégios jesuíticos.

<sup>(120)</sup> Id. Ibd. (121) Id. Ibd.

Mas para o problema que temos em vista, o da influência do ensino jesuítico na evolução da crítica portuguêsa, ainda mais que o número dos Colégios da Companhia e seu elevado índice de frequência, importa considerar seu currículo e seus métodos de ensino.

Os jesuítas instalaram e desenvolveram em Portugal como alhures, um ensino completo, que ia "do alfabeto ao doutorado" (122). Embora não se dedicassem especialmente ao ensino primário, denominado Curso de Primeiras Letras ou "Curso de ler e escrever", de certo modo com zêlo se aplicaram ao primeiro nível do ensino e sôbre êle organizaram o curso secundário; e êste veio a ser, em que pesem as críticas dos adversários, a corôa de louros da Companhia na sua imensa e incansável obra educativa. Dividido em dois ciclos, principiava, o ensino secundário, pelo Curso de Letras e terminava pelo das Artes ou de Filosofia, e preparava o jovem estudante para os cursos universitários ou, mais diretamente, para o Curso de Teologia, que era o coroamento natural de um ensino onde se cuidava muito especialmente das vocações sacerdotais.

Apesar da obra dos jesuítas, no que respeita à formação universitária, que dominavam desde os tempos de D. João III, e muito especialmente na sua Universidade eborense, (123) ter sido sob muitos aspectos imensa do ponto de vista cultural, os adversários da Companhia são quase unânimes em reconhecer que sua melhor ação se exerceu no plano da formação secundária. Deixo de lado, por não interessar diretamente ao tema desta tese, a discussão do papel dos jesuítas, bom ou mau, no ensino superior, e entro no exame do seu curso de Letras e das Artes, donde saiu Pires de Almeida, formado, como sabemos, no Colégio do Espírito Santo de Évora.

Baseado nas Constituições de Santo Inácio, no Ratio Studiorum (1599) e em Estatutos próprios, o Curso de Letras, com duração de 5 a 7 anos, desenvolvia o seguinte currículo: Gramática (ínfima, média e suprema), Humanidades e Retórica. O Curso de Gramática ministrava o ensino completo do latim e até certo ponto do grego, e visava e lograva alcançar, pelos métodos aplicados e pela intensidade dos estudos, o completo domínio da língua latina (escrita e falada). O Curso de Humanidades continuava com o ensino do latim e do grego, mas agora estudados, não em função da Gramática, e sim da leitura e do comentário dos escritores (Cícero, César, Salústio, Tito Lívio, Horácio, Virgílio, Platão, Aristóteles, os Santos Padres) e pelos comentários se ministrava o conhecimento das Humanidades. O Curso de Retórica, com o estudo minucioso dos preceitos retóricos e poéticos, principalmente de

M. A. Ferreira Deusdado, Educadores Portugueses, Coimbra, 1909, pg. 53.
 Sôbre o domínio do ensino superior português pelos jesuítas, nos séculos XVI, VII e-XVIII, há já uma boa bibliografia, de que destaco: Teófilo Braga, Historia da Universidade de Coimbra, Lisboa, 1892-1902; Francisco Rodrigues, Historia da Companhia de Jesusna Assistencia de Portugal, Pôrto, 1931- 1950. V. aincia, a propósito, obras citadas in notas 95, 97 è 98.

Aristóteles, e com os exercícios constantes de composição e de oratória — preparava o futuro escritor, e muito particularmente o orador.

Mestres inegáveis em matéria de métodos didáticos e educacionais os iesuítas estabeleceram, cuidadosamente e com pertinácia, não apenas um currículo, segundo um plano em que todos os problemas da educação e da instrução, exigidos pela época, estavam previstos, meditados e, pelo menos para os fins que a Companha tinha em vista, solucionados; com o mesmo cuidado, com a mesma energia (a invulgarenergia moral que em parte explica a fôrca que todos lhes reconheceram e nós ainda lhes reconhecemos, aplicaram-se aos métodos docentes, Uma aula respeitava sempre a um plano que lhes permitia o máximo rendimento, os melhores resultados: partia o professor dos preceitos, que, uma vez explicados, eram fixados pelos alunos; entrava depois na prelecão, que constava da leitura do texto, da explicação de seu sentido geral, depois da tradução e por fim dos comentários em função da natureza do curso (Gramática, Humanidades, Retórica), e tanto mais amplos e profundos, êsses comentários, quanto mais avançados os estudos; por fim aplicavam-se os alunos aos trabalhos de composição, exigentes e constantes, e também em função da natureza do curso em que estavam.

Desenvolvendo-se o Curso de Letras dentro dêste currículo e dêsse sistema de trabalho, a que se deve acrescentar o típico método jesuítico das disputas, (inegàvelmente uma das origens das academias seiscentistas) (124) era natural que saissem dos Colégios da Companhia moços com uma especial vibração intelectual, preparados para "enxugar" com comentários um texto latino, grego e vernáculo, e com invulgar ímpeto para as disputas e com sólida preparação no que respeita à cultura humanística.

Do Curso de Letras saiam os alunos preparados para o Curso de Filosofia ou das Artes, de 3 a 4 anos, e que segundo Francisco Rodrigues, em quem sobretudo se apoiam estas considerações, visava à "formação científica da inteligência" (125), e prepara para os cursos universitários. No Curso de Filosofia ou das Artes estudava-se a Lógica, a Física (que compreendia as ciências da natureza), a Metafísica e a Ética.

Empenhados em colaborar ativamente na linha de ação da Contra-Reforma, confinaram-se os jesuítas, neste curso, nas filosofias de Aristóteles e Santo Tomás. Não é agora a oportunidade de discutir as razões ou as sem-razões dessa posição, as grandezas e misérias do aristotelismo e do tomismo, o obsoleto da física de Aristóteles, numa época em que recentes e deslumbradoras descobertas da natureza sugeriam e assentavam as bases das ciências modernas; (126) o que importa é

<sup>(124)</sup> V. nota 3.
(125) Francisco Rodrigues, A formação Intellectual do Jesuita, Pôrto, 1917, pg. 56.
(126) V. bibliografia própria citada in nota 98.

lembrar que êsse curso levou algumas gerações a um conhecimento profundo da Antiguidade, principalmente da latinidade, quer do ponto de vista de suas línguas, quer no que respeita aos seus escritores, às suas doutrinas estéticas, realizadas por poetas e prosadores, e refletidas e sistematizadas por teóricos — tudo agora examinado e discutido a minúcia; levou algumas gerações ao estudo sistemático da Gramática, da Retórica e da Poética; ao domínio de uma vasta erudição humanística; às intimidades de tôda a obra de Aristóteles; e por fim ao exame, com os mesmos métodos, o mesmo rigor sistemático, a mesma argúcia, da língua e da cultura literária nacional.

Não vou ao ponto de afirmar que se deve quase que só à influência do ensino jesuítico o caráter mais sistemático, arguto e erudito da crítica literária seiscentista; volto a recordar o que tem de precária tôda e qualquer discussão sôbre causalidade em história, e ainda que é necessário não esquecer outras causas — a evolução natural da cultura clássica portuguêsa e as influências do movimento crítico Mas se não há uma influência quase exclusiva do ensino jesuítico neste movimento crítico de que ativamente participou Pires de Almeida, há sôbre o mesmo inegáveis influências da cultura, do espírito, dos métodos de trabalho, das doutrinas que informavam o mesmo ensino. Se são evidentes e ponderáveis as influências da crítica italiana, desde o século XVI a revolver a doutrinação estética dos clássicos, a discutí-la e a vulgarizá-la, a comentar os modernos à luz dessa mesma d'outrinação — não é menos evidente que foi nas classes dos Colégios jesuíticos que Pires de Almeida e seus contemporâneos aprenderam, em longo tirocínio, os métodos de leitura e comentário, adquiriram o gôsto e o domínio da dialética das disputas (transferidas para as academias literária. como a Academia dos Ambientes), entraram na intimidade da cultura humanística; enfim, preparam-se para participar de um movimento crítico, típico dos séculos clássicos e pujante na Itália. A influência do ensino jesuítico, parece-me evidente, foi ponderável na preparação dos críticos portuguêses seiscenstistas.

Disse que coube ao século XVII, na superação do empirismo crítico do século XVI, esmiuçar e discutir com agudeza os princípios da estética clássica, investigar suas realizações nas literaturas antigas e modernas, sistematizá-los em corpos de doutrina.

De fato: esmiuçar e discutir com agudeza os princípios da estética clássica fá-lo Manuel Severim de Faria na Vida de Luiz de Camões, com hum particular juizo sobre as partes, que ha de ter o Poema heroico, e como o Poeta as guardou todas nos seus Lusiadas, (127); fá-lo com mais arguta penetração, com mais inflamado espírito de disputa, Manuel Pires de Almeida na resposta que dá ao Chantre da Sé da Évora: Exa-

<sup>(127)</sup> In Discursos Varios Políticos, Évora, 1624; 2.a ed. Varios Discursos Políticos, Lisboa, 1791.

me de M.P. d'A. sobre o particular juizo, que fes M.S. de F. das partes, que ha de ter a epopeia, e de como Luis de Cambes as guardout nos seus Lusiadas; fá-lo ainda Pires de Almeida nos seus vários ensaios poéticos e no comentário à Poética de Aristóteles; fá-lo finalmente o mesmo Pires de Almeida e seus contendores na célebre polêmica sóbre o episódio camoniano do Sonho de D. Manuel. (128)

Ir aos autores antigos, vir aos modernos, indagar em que sentido realizaram os princípios da estética clássica; cotejar êsses autores, no sentido de estabelecer uma escala de valores para os "modêlos" a seguir — fizeram-no todos os comentaristas camonianos, Manuel Correia, Faria e Sousa, Pires de Almeida, João Franco Barreto.

Tentar a sistematização dos princípios clássicos em um corpo de doutrinas, fê-lo Pires de Almeida na sua Arte poética. (129)

Só isto, que não é pouco, seria suficiente para fundamentar a alegação de que o labor crítico do século XVII superou de muito o empirismo da geração de Sá de Miranda e de Antônio Ferreira. Mas não basta fundamentar a afirmação dessa superação, françamente evidente: é necessário examinar-lhe totalmente o conteúdo, definir-lhe o espírito, apurar-lhe os valores.

No que respeita a aspectos, quase diria a especialidades, a atividade crítica do século XVII tomou três rumos bem difinidos:

- a) estudo e publicação de autores nacionais, em edições que se desejam mais completas, cujo texto se apura e se "borda" de comentários lingüísticos, estilísticos, de doutrina poética, históricos, até certo ponto filosóficos e científicos; enfim, comentários de tôda ordem, que cada comentador, movido sempre por evidente sentimento de emulação, deseja mais eruditos, mais "doutos", como então se dizia, mais suficientes à compreensão do autor estudado. É o que se deu muito especialmente com as obras de Camões, e de certo modo com as de Sá de Miranda, Antônio Ferreira, Jorge Ferreira de Vasconcelos;
- b) discussão dos princípios por que se devia nortear a literatura moderna, se quisesse alcançar a dignidade das literaturas clássicas antigas, consagradas pela Renascença, e nesse sentido, exame rigoroso dos autores modernos, a ver até que ponto poder-se-iam considerar também modelos a serem imitados:
- c) levantamento da história literária nacional, não ainda, naturalmente, em forma de estudos de conjunto à maneira dos séculos XIX e XX, mas em forma de estudos biográficos e de compactos inventários biobibliográficos, campo em que se produziram trabalhos como os de Francisco Galvão, Soares de Brito e João Franco Barreto. (130)

V. inventario da obra de Pires de Almeida.

V. nota 23.
Sôbre as obras de Soares de Brito e João Franco Barreto, V. nota 1. Referência sôbre obras semelhantes do Pd. Francisco Galvão e do Pd. Francisco da Cruz encontra-se in Colleção dos Documentos, Estatutos e Memórias da Academia da Historia Portuguesa, XXI, pg. 4. in Fidelino de Figueiredo, Aristarchos, 2.a ed., Rio 1941.

Examinada perfunctòriamente a atividade crítica seiscentista, voltada para êsses campos de trabalho, pode parecer despicienda, ou de valor apenas relativo em face de tudo o que o século XVIII e principalmente os séculos XIX e XX realizaram em matéria de edições comentadas, de teoria da arte literária e de história da literatura.

Vou a mais: empenhados na glorifiação dos valores nacionais, êsses primeiros recompiladores e apuradores de textos não escrupulizaram em juntar ao acervo da produção comentada muita matéria alheia, e muitas vêzes em alterar os mesmos textos com "correções" (131) nos comentários cometem erros de interpretação textual, de "erudição", de avaliação, erros que chocam o leitor moderno. (132) Na discussão e na sistematização dos princípios da arte literária, por vêzes se prendem excessivamente à doutrina aristotélica, muitas vêzes levam a discussão para o campo da habilidade dialética, da habilidade na "disputa", como é o caso da querela dos camoistas. Nos estudos biográficos, bibliográficos e críticos, abusam do direito da apologia, do direito de impor a idéia de que o valor de uma literatura está no elevado número de seus autores, para os quais nunca falta a adjetivação encomiástica: insigne latinista, exímio poeta, homem eruditíssimo, etc., etc.

Tudo isto fàcilmente se reconhece como deficiências da geração crítica de Pires de Almeida. Mas também reconhecemos, sem forçar os fatos e cair na idolatria, que a par dessas deficiências, naturais pelo espírito que dominava a época, e quando é verdade que se iniciava a crítica portuguêsa em novos campos de trabalho, que muitos merecimentos sobram a essa geração de autênticos patriarcas da crítica portuguêsa, geração empapada de latinidade, arguta e exigente no exame das teorias clássicas sôbre a arte literária, sistemàticamente preparada para os comentários textuais e para a erudição:

Deve-se-lhes, pelos trabalhos biográficos e bibliográficos, o primeiro movimento no sentido da formação da consciência de uma literatura nacinal, que se deseja ombrear com a literatura clássica antiga e com as literaturas modernas, e literatura nacional cujos direitos de inovação se reconhecem e defendem, como faz Pires de Almeida; (133)

Deve-se-lhes o primeiro movimento no sentido da definição e da glorificação dos valores nacionais, Camões, Sá de Miranda, Antônio Ferreira, João de Barros, valores que se procura consagrar como "mode-

Para se avaliar o que foi, nos séculos XVI e XVII, a falta de critério na organização da obra de Camões, vejam-se os estudos modernos sôbre o cânone da lírica do poeta: José Maria Rodrigues e Afonso Lopes Vieira, Prefácio da Lírica de Camões, Coimbra, 1932; Alvaro J. da Costa Pimpão, A Lírica camoniana no século XVII, in Broteria XXXV, 1, julho de 1942; Luís de Camões, Rimas, Autos e Cartas, ed. crítica de A. J. da Costa Pimpão, Editôra do Minho, 1944. Luís de Camões, Rimas, Coimbra, 1953, Cap. I, Hernani Cidade, Luís de Camões, I, O Lírico, 2.ª ed. Lisboa, 1952, Cap. II; Luís de Camões, Obras completas, 2.ª ed. 1954. I vol., Prefácio (131)

Vejam-se como exemplos os comentários dos Lusíadas feitos por Manuel Correia e Faria (132)e Sousa. (133) V. inventário das obras de Pires de Almeida, n.o 7.

los", com a autoridade dos modelos tradicionais gregos e latinos, e dos modelos que as idolatrias nacionais iam impondo na Itália, na Espanha, na França;

Deve-se-lhes o empenho no sentido da divulgação dos tais valores nacionais, em edições cujos comentários conduzam os leitores à melhor compreensão da altitude dêsses valores; (134))

Deve-se-lhes a discussão e ilustração de uma doutrina literária clássica que reputam ortodoxa e em cuja defesa e imposição não transigem, "para que se não apague este fogo" (da verdadeira doutrina) "e se não levante outra nova religião de hereticos poetas, já que anda" (a arte) "em cãpo dos Cultos", no dizer de Pires de Almeida; (135)

Deve-se-lhe, finalmente, aos críticos seiscenstistas, a criação de um espírito crítico que, se por um lado exagerou a sobreposição da doutrina à arte, por outro elevou o ofício da crítica à categoria de uma "ciência", até certo ponto bem definida pelo objeto, pelos métodos e pelas disciplinas ancilares.

(135) V. Apêndice, fls. 173.

<sup>(134)</sup> Vejam-se os comentários da obra de Camões feitos por Manuel Correia, Faria e Sousa e Pires de Almeida.

# II PARTE

O "DISCURSO" DE SEVERIM DE FARIA E O "EXAME" DE PIRES DE ALMEIDA

O Chantre Manuel Severim de **Fa**ria.

Sintese das opiniões do Chantre do Licenciado.

### Capítulo III

#### O CHANTRE MANUEL SEVERIM DE FARIA

O conhecido Chantre Manuel Severim de Faria (136) nasceu em Lisboa, em 1582 ou 83. Por influência do tio, Pd. Baltazar de Faria, Cônego e Chantre da Sé de Évora, ingressou na vida religiosa, e pela renúncia do mesmo tio, ganhou a conezia e o chantrado da referida Sé, em 1608 ou 1609. Em 1633 renunciou a conezia em seu sobrinho Manuel de Faria Severim (nascido em 1609), e em 1642 renunciou, no mesmo sobrinho, o chantrado. Morreu em 1655.

Em Évora Severim de Faria passou a maior parte de sua vida, dedicado à investigação histórica e à elaboração de suas obras (muitas delas ainda hoje inéditas), e a reunir uma preciosa biblioteca, de impressos e manuscritos, biblioteca que passou à posse do Conde de Vimieiro, e no século XVIII dispersou-se (137).

Estimado como erudito, bibliófilo e antiquário, exerceu um verdadeiro magistério intelectual entre os contemporâneos.

Em 1624 publicou os Discursos vários políticos (138), em que se contém, a par de quatro discursos, três biografias: de João de Barros, de Diogo do Couto e de Camões.

No estudo sôbre a vida de Camões, depois de tecer a biografia do poeta, onde é louvável o empenho de esclarecer muitos pontos obscuros da mesma, entra na "excellencia de seu engenho, e doutrina, que nos Varoens doutos he o que principalmente se considera" (139).

O que está no espírito de Severim de Faria, ao entrar no exame das "excellencias" do engenho do poeta, é glorificar-lhe o nome, pois "Para poder explicar as perfeições dêste poema (Os Lusíadas) são necessários mais livros que os que gastou Macrobio em apontar as das Eneadas. Porque este genero de poema, assim como tem o principal lugar na poesia, assi he tão dificultoso na composição, se se houverem de guardar perfeitamente todos os preceitos da arte, que des do principio do Mundo ate o tempo do nosso Poeta não houve mais que quatro a quem

<sup>(130)</sup> Sobre a biografia e as obras de Severim de Faria, V.: José Barbosa, in Severim de Faria, Noticias de Portugal, 1740; Diogo Barbosa Machado, Bib. Lus., III, pg. 368; Cumha Rivara, in Revista Litteraria, Pôrto, III, pg. 353; Inocêncio, Dic. Bibl., VI, pg. 106; J. Leite de Vasconcelos, Severim de Faria, in Boletim da Segunda Classe da Ac. das Ciências de Lisboa, VIII, /1915 / pgs. 235-266, XI, pgs. 359-371, 1918.
(137) Sôbre a genealogia de Severim de Faria, sôbre sua biblioteca e sôbre o que resta de seus manuscritos, V. J. Leite de Vasconcelos, op. cit. in nota anterior.
(138) 1.ª ed., Évora, 1624; 2.a ed., Lisboa, 1791.
(139) 2.a ed., pg. 304.

se pudesse dar este louvor. Estes forão Homero entre os Gregos, Virgilionos Latinos, Torquato Tasso entre os Italianos, e o nosso Poeta em Hespanha. Com tudo entre estes, merece Luis de Camões particular louvor, porque ainda que não excedeo em tudo a todos, ao menos se aventejou a cada hum em alguma parte, como logo veremos" (140).

Com declarado intuito apologético, característico da maioria dos críticos da época, passa Severim de Faria, como se pode ver do texto reproduzido em apêndice, a considerações sôbre os princípios fundamentais da doutrina clássica sôbre o poema épico e à demonstração do modo como Camões respeitou êsses princípios e se avantajou aos trêsmaiores épicos, se não em tudo "ao menos a cada hum em alguna parte".

Uma síntese das alegações apologéticas do Chantre e do "exame" crítico de Pires de Almeida, feito em 1638, é necessária às conclusõesque pretendo tirar, no sentido de definir o espírito, a atitude e o pensamento crítico de cada um.

<sup>(140) 2.</sup>ª ed., pgs. 304-305.

#### Capítulo iv

## SÍNTESE DAS OPINIÕES DO CHANTRE E DO LICENCIADO

Severim de Faria: Partes essenciais do poema heróico. Preceito fundamental. uma só ação.

"O Poema heroico, a que os Gregos chamam Epico, tem cinco partes essenciais ( a que parece se reduzem todas as mais) que são: ser imitação de hua acção heroica, honesta, util, & deleitosa. O imitar uma só ação é essencial ao poema épico; nisto está a diferença entre o poeta heróico e o historiador. O poeta heróico escolhe uma só ação de um herói, concebe-a, não como foi, mas como convinha ser, e orna a narração com vários episódios que persuadem leitores ou ouvintes. É a doutrina de Aristóteles e de Horácio nas suas artes poéticas.

Pires de Almeida: Epopéia ou poema épico, melhor que poema heróico. Quais as partes essenciais da epopéia. O preceito: uma só ação; papel dos episódios.

O têrmo epopéia é melhor que as expressões poema épico (de origem grega) e poema heróico (imprópria em nosso caso por não termos heróis no sentido exato da palavra). Epopéia, palavra muito bem construída, como tôdas as palavras gregas, deriva de: epos, verso hexâmetro, mais pico, que significa, faço. Sendo nosso verso hendecassílabo semelhante ao hexâmetro, conclui-se ser mais próprio em nossa língua o têrmo epopéia.

Não é certo dizer que epopéia deve ser a imitação de uma ação heróica, honesta, útil e deleitosa. Se a epopéia imita uma ação heróica, essa ação tem de ser por fôrça honesta; e o ser a ação útil e deleitosa, não é característica exclusiva da epopéia: utilidade e deleite são próprios de qualquer poema.

Aristóteles está mal interpretado pelo Chantre. O que o filósofo diz na Poética, é que as partes da tragédia são fábula, costume, sentença e linguagem; ainda: que a tragédia deve ter princípio, meio e fim, e que as propriedades da fábula trágica são: "ser toda", isto é, ter unidade, ter conveniente grandeza, "ser uma", isto é, ter uma só ação, ser possível, não ser episódica, ser admirável, ser composta e não simples, ser

patética. A fábula epopéica tem tôdas essas qualidades e mais as seguintes: ser dramática, ser vária, ser alegre. O que Severim de Faria refere como partes essenciais da epopéia, são na realidade condições e propriedades da fábula. O que disse com impropriedade e imprecisamente, a propósito de partes (devia ter dito qualidades) da fábula epopéica, ficaria perfeito se dissesse: a epopéia deve imitar uma ação admirável.

Sôbre dever conter a epopéia uma só ação, encontra-se na Poética de Aristóteles uma passagem própria. Mas o Chantre, ao invés de citar essa passagem, citou a que se refere à tragédia. Segundo Aristóteles a epopéia é imitação uma ação. que seja tôda e com que "se não parecem as historias". Quando a ação imitada contém características necessárias à fábula epopéica, o poeta pode narrar "puntualmente"; quando não, deve alterar a ação. Não é, pois, necessário alterar sempre a ação. Os episódios não têm por finalidade "persuadir com suavidade", mas enriquecer a fábula. Portanto, a passagem citada por Severim de Faria não serve ao intento e está mal interpretada.

Severim de Faria: Ovídio, Sílvio Itálico, Lucano e Ariosto não são poetas heróicos, pois não respeitaram o preceito fundamental do poema heróico: uma só ação.

Por faltarem no essencial fundamento do poema heróico — ser uma só ação — não se têm por poetas heróicos Ovídio, Sílvio Itálico e Lucano. Entre os modernos caíu também neste defeito Ariosto, que propôs e seguiu multiplicadas ações, e por ter tomado por ação principal um fato indígno, como os amores de Angélica, não deve ser imitado. Perdem assim os engenhos faltos de arte, por não "sogeitarem a fertilidade do engenho aos preceitos" da arte.

Pires de Almeida: não é qualidade essencial da epopéia ser fábula de uma ação, de uma pessoa. Refuta-se a crítitica aos quatro poetas.

Severim de Faria nega sejam epopéicos os quatro poetas citados. Quanto a Ovídio está certo; no que respeita a Sílio Itálico e Lucano, sua afirmação é duvidosa; no que toca a Ariosto, é falsa. O ser a epopéia uma só ação, segundo Aristóteles, não é qualidade essencial da mesma epopéia (como o é da tragédia e da comédia), embora seja qualidade apreciável. Uma epopéia pode conter:

- a) fábula de uma ação de uma pessoa (sempre preferível);
- b) fábula de muitas ações de uma pessoa (que é o caso dos poemas homéricos e da *Eneida*, de Virgílio);
  - c) fábula de muitas ações de muitas pessoas.

Virgílio, apesar de colocar em seu poema duas ações de uma pessoa (Enéias), é modelar como poeta epopéico. Refutam-se as considerações do Chantre sôbre Ovídio, Sílio Itálico e Lucano: colocar Ovídio fora da categoria dos epopéicos é excusado, pois nunca foi considerado como tal; Sílio Itálico e Lucano podem ter defeitos, e por isso não serem considerados modelos perfeitos; mas têm unidade de ação. como se prova pelo exame de seus poemas e pelos argumentos dos comentadores. Ariosto é famoso poeta epopéico; sua proposição foi mal interpretada pelo Chantre, bem como seu poema, pois sua fábula tem uma só ação ( a guerra de Agramonte contra Carlos); e mesmo que seu tema principal fôsse a "furia do amor", seria digna de ser imitada, pois "as cousas convenientes a Epopéia são as fermosissimas, e Amor he fermosissimo".

Severim de Faria: Camões foi excelente no respeito do preceito: uma só ação de um só.

Camões guardou excelentemente o preceito: uma só ação: seu poema é o descobrimento da Índia por Vasco da Gama, com seus soldados. Na proposição e no título seguiu a Apolônio Ródio, que intitulou seu poema — Dos Argonautas — e na proposição não cita o herói Jasão, mas "a todos os que cometeram aquella empreza".

Pires de Almeida: Camões não elegeu uma só ação de um só, e sua proposição não é inculpável.

A ação dos Lusiadas nem é "materia alta à Epopeia, nem é uma só e de um", para gozar seu autor dos privilégios de Homero. Camões ine correu nos defeitos de outros poetas de "argonáuticas", censurados por vários críticos porque puseram em seus poemas uma ação de muitas pessoas. Em segundo lugar errou Camões na proposição, êrro em que incorreu também Apolônio, pois o épico português não satisfaz as três condições da perfeita proposição: não dizer cousa supérflua; propor com modo poético, mas claro; representar de tal modo tôda a ação, que proposição e ação se equivalham. Ainda, a proposição não deve conter episódios, mas em síntese a ação principal e as ações secundárias substanciais. Nos Lusiadas a fala do Gama refere episódios da história de Portugal, que cortam a ação principal e estão enunciados na proposição. A proposição dos Lusiadas é, portanto, defeituosa.

Severim de Faria: segunda condição do poema heróico — ação honesta. Camões neste ponto superou Estácio e Claudiano.

A segunda condição do poema heróico é conter ação honesta e digna de imitar, porque o fim da poesia, principalmente heróica, é ensinar, incitar e mover deleitando. Neste aspecto Camões excedeu muito a Estácio, na Tebaida, e a Claudiano, na Rapto de Proserpina, pois êstes poemas, embora respeitem o princípio de uma só ação, não têm matéria digna de imitar: num, o ódio entre dois irmãos; noutro, o roubo de Proserpina.

Pires de Almeida: o objetivo da epopéia é a utilidade; o deleite é conseqüência. A crítica a Estácio e Claudiano não está certa.

O objetivo da epopéia é contar a ação de um príncipe legítimo que trabalhe por libertar e felicitar seus vassalos, deferenciando-se assim do tirano. Escusado é dizer que a condição do poema epopéico é ser ação honesta. Não é suficiente que a ação seja de pessoas ilustres, é necessário que essa ação respeite o decôro. O fim universal da poesia é: para uns, deleitar; para outros, aproveitar; para outros, aproveitar e deleitar — e êsses objetivos se alcançam com diferentes matérias ou tipos de poema. O fim da epopéia não é ensinar, incitar e mover deleitando; é antes, mover admiração e inflamar os ouvintes ao amor e ao desejo de imitar emprêsas genuínas de pessoas ilustres. O fim da epopéia é, portanto, o útil; o deleite é conseqüência dêsse fim.

Severim de Faria: o argumento do poema heróico dever ser honesto e admirável. Neste ponto Camões superou Homero, Virgílio e todos os poetas antigos e modernos.

O argumento do poema heróico deve ser honesto para se imitar e admirável para mover. Neste ponto Homero e Virgílio são dignos de louvor, mas em ambos há ainda o que censurar; a *Odisséia* termina com a morte dos pretendentes de Penélope, estando êstes desarmados; na *Eneida*, a guerra que se trava à chegada de Enéias à Itália, foi motivada por fato pouco admirável — um cervo ferido por Ascânio. O argumento dos *Lusíadas* supera o dêstes poemas, bem como o dos poemas modernos: heróica descoberta do caminho marítimo para as Índias, revelação de um novo mundo e a aspiração da Fé.

Pires de Almeida: refuta-se a crítica a Homero e Virgílio. O argumento dos Lusiadas não é tão admirável.

O argumento da Odisséia é por todos os motivos admirável, e o poema não termina com uma ação injusta e triste, como diz o Chantre; antes justa e alegre, como se prova pela análise do poema, pois os pretendentes não estavam desarmados, e Ulisses, auxiliado pelos familiares, teve de lutar muito para vencer os rivais, e conquistar a felicidade do lar. O argumento da Eneida é, por voto de todos os críticos, também admirável, e é conveniente a êsse argumento o episódio da morte do cervo doméstico de Tirreno. A ação da epopéia deve ser de feitos honestos e gloriosos (senão a epopéia não atinge o seu objetivo ético). O fim da epopéia deve ser alegre, com a vitória do herói. O argumento dos Lusíadas não é superior ao de todos os poemas antigos e modernos, pois refere dificuldades de uma emprêsa comum a tôdas as navegações; além disso a notícia que dá de novas terras, novas gentes e novas cousas, já estava nas crônicas, e as novidades que Vasco da Gama introduziu no Oriente não têm a importância que Camões lhe dá.

Severim de Faria: o fabuloso. Responde-se à censura feita a Camões pela invocação das musas.

Camões, contràriamente ao que dizem alguns, não contrariou o princípio da grandeza e da honestidade da ação invocando as musas e fingindo um concílio de deuses, pois a poesia é fábula, e neste ponto Camões imitou os épicos que invocam a Caliope, e guardou o estilo do poema heróico latino, que consiste em invocar as musas depois de propor a ação As musas já para os antigos eram deidades fabulosas. Exemplos de invocação das musas têm muitos poetas católicos, como Sannazzaro, o Bispo Jerônimo Vida, Batista Mantuano, Joviano Pontano, Angelo Policiano, Miguel Marulo, etc.

Pires de Almeida: não se justifica a invocação feita por Camões.

Sou contra o maravilhoso pagão em poemas modernos. Começando pelo que toca à Invocação nos Lusíadas, sou de opinião que Camões andou "desacertando". O poeta católico tem obrigação de fugir de todos os termos pagãos, e neste ponto estou com Castelvetro, Escalígero, Pontano e Teófilo. A invocação não é parte essencial à epopéia, pelo menos segundo Aristóteles. As musas — prova-se — são deidades gentílicas; não entidades fabulosas e portanto pura ficção poética, como querem alguns. Os poetas modernos que invocaram as musas (Sannazzaro e outros) não devem ser tomados, neste aspecto, como autoridades. Seguindo tais exemplos Camões mostrou-se "supersticioso, sismático, e escandaloso".

Severim de Faria: ainda o fabuloso. Louva-se Camões por não introduzir anjos e santos nas fábulas que fingiu e lançar mão do fabuloso pagão. Camões é mais digno de louvor que de repreensão por não introduzir anjos e santos nas fábulas que fingiu, pois é "indecencia grandissima" usar dos nomes dos Santos para fábulas profanas. Neste ponto Ariosto e Tasso são "muito de caluniar". Se usar de milagres verdadeiros é censurável, não menos censurável é usar de milagres fabulosos, o que leva os leitores a cair em êrro, pois acabam por não saber em que milagres devem crer. Camões procurou evitar êstes inconvenientes: respeitou a religião, pondo em evidência a piedade católica de Vasco da Gama e usou do maravilhoso pagão quando precisou de fingimentos poéticos. Claudiano, que foi católico, usou de invocações e concílios de deuses com mais liberdade que Camões.

Pires de Almeida: não concordo com a opinião segundo a qual o poeta, lançando mão de anjos e santos, desrespeita a religião.

Os poetas antigos, para causar admiração, fingiram, em seus poemas. concílios de deuses, que favorecem e impedem a ação dos heróis. Nossa epopéia, com o mesmo objetivo, e com a mesma licença poética, mas respeitando a lei sagrada que professamos, constam de deidades celestes e infernais, que do mesmo modo ajudam ou impedem a ação dos heróis. As interferências de anjos, em Tasso, merecem "immortal louvor" por sua verossimilhança, pela necessidade e pela conveniência, como seprova. A introdução de São João Evangelista em Ariosto "nam he tam fora de caminho, que seguramente a nam salve a Allegoria". Usar dos santos para manifestar a grandeza das emprêsas e a soberania das ações humanas é decência e é reverência. Misturar figuras sagradas com profanas, é vício quando as profanas e sagradas são de pouca estofa. E mais: nas farsas e nas comédias tal mistura é irreverência, o que não se dá nocaso da epopéia, que é poema "doutrinal, e mysterio". Numa epopéia, fundada em história sumàriamente conhecida, não há mal em se conceberem milagres que não sejam verdadeiros. Numa epopéia não devehaver, assim, milagres verdadeiros (que são os aprovados pelo Ordinário e são históricos), mas ações fabulosas de nossas deidades, ações que são Admirações, Máquinas, Aparências. E ninguém interpreta mal essas ficções poéticas, porque tôda gente sabe distinguir milagres verdadeiros, deficções poéticas. O mesmo não acontece com as ficções mitológicas, sementes de idolatria. E se essas ficções não são cridas, resultam em concepção estéril, e portanto poèticamente errada. Imitar os antigos no fabuloso não é copiá-los. Homero e Virgílio causam deleite e utilidade porque os pomos em seu tempo; mas a sua religião é hoje apócrifa, e a credibilidade que traz consigo é jocosa. O útil que dessa religião se tira é idolatria.

Severim de Faria: ainda o fabuloso. Camões não fêz as ficções dos deuses ao acaso, senão com muita consideração, concebendo as fábulas com excelente alegoria.

Camões concebeu o fabuloso fundado na alegoria. Assim entendeu, debaixo de Júpiter e deuses, a divina providência e os espíritos angélicos, que governam o mundo. Esse sentido alegórico das deidades pagãs reconheceram alguns filósofos antigos, que com isso, e pela falta do lume da fé, deram com essas fábulas causa a idolatrias. Mas hoje não há êsse perigo, e o próprio Camões, imitando o fim do Canto VI da *Eneida*, deixou claro o sentido alegórico do seu fabuloso (veja-se a passagem em que Tetis explica ao Gama o "Ceu Impirio"). Camões está assim livre de tôda calúnia no que respeita ao fabuloso.

Pires de Almeida: justificar-se-ia a alegoria de Camões se Camões fôsse um poeta gentio.

Sou também de parecer que os deuses gentílicos têm sentido alegórico: mas essas alegorias perderam, entre nós, contràriamente ao que diz Ronsard, a fôrça e o sentido, embora entre os antigos tenham sido doutas ou doutissimas. E se tiverem sentido constituem perigo de idolatrias. Se Camões, no seu poema, declara a falsidade dos deuses ou seu sentido alegórico, nem por isso andou o poeta acertado, porque poèticamente não devia fazê-lo, como não fez Virgílio (erradamente alegado pelo Chantre). E mais: nos Lusíadas a alegoria não foi concebida com "muita consideração", porque a explicação dos deuses não devia ser feita por Tetis, deusa dos mares, mas por Urânia, deusa das Matemáticas, ou Mercúrio, correio de Júpiter. Além disso não é verossímil que Tetis fale mal de si e dos demais deuses. Tratando-se de poeta católico é cegueira cuidar que deidades pagas podem servir de deleite e suavidade na poesia; deleite e suavidade só podem dar à poesia, a piedade cristã. Além disso, diz Tetis que Vasco da Gama e os seus, com engenho deram os nomes das deidades às estrelas, o que não é certo, pois tal foi obra da idolatria dos gregos. Por essas razões fica Camões, nesta parte, com pouco nome.

Severim de Faria: ainda o fabuloso. A honestidade do episódio da Ilha de Santa Helena.

Acusaram Camões de pouca honestidade no episódio da Ilha de Santa Helena. A censura não tem fundamento, porque os poemas heróicos devem ter episódios alegres, como o da referida ilha, o que se verifica

em Homero, Virgílio, Apolônio Ródio, Valério Flaco e em Tasso. Neste aspecto Camões superou êsses poetas, pois se nestes não há alegoria, em Camões o episódio da Ilha de Santa Helena é todo alegórico: debaixo do nome das ninfas, como diz claramente o texto, Camões quis entender a glória, a fama, a memória, enfim, tôdas as preeminências, prêmio dos varões ilustres e esforçados.

Pires de Almeida: o episódio Ilha fingida é honesto: mas o que diz o Chantre da alegoria não está certo.

O Chantre responde aos que censuram o poeta pela lascividade das cenas amorosas da Ilha fingida. Concordo com as razões do Chantre: quem censurou o referido episódio ignora as leis poéticas que regulam semelhantes concepções, encontradas em Homero e Virgílio. Camões usou da mesma honestidade dêstes poetas. Severim de Faria acertou nas razões com que defende Camões, mas errou em alguns pormenores: chama "episódio" aos amores de Calipso com Ulisses, quando se trata de parte essencial da ação; não específica os episódios amatórios de Tasso, na Jerusalém; diz que só Camões põe alegoria na Ilha dos amores, o que não está certo, pois em Homero há excelente alegoria no episódio dos amores de Venus e Vulcano, como se prova; louva Camões por manifestar a alegoria, quando pelas leis da poética o poeta não devia fazê-lo.

Severim de Faria: o útil. Louva-se o poema pela sua utilidade. O respeito da verdade histórica.

Não se pode explicar em poucas palavras a utilidade que se alcança, moralmente, da leitura do poema: sua leitura inflama o desejo de empregar a vida em feitos ilustres, de aventurá-la pela fé, pelo rei, pela pátria; no poema vê-se a experiência què há de ser conselheira, o zêlo com que os ministros devem entender o bem público e o prêmio que se deve dar aos que trabalham. Vasco da Gama é modêlo de excelente capitão; os reis, modelos de excelentes príncipes. Se alguns reis não o são é porque o poeta não podia (como se deu com Homero e Virgílio) deformar a história.

Pires de Almeida: êrro de disposição praticado pelo Chantre. No que respeita à utilidade Camões não é tão perfeito quanto alega o Chantre.

O Chantre erra na disposição do discurso: perde-se numa digressão sôbre o fabuloso; não toca na segunda condição da epopéia; chama segunda condição, a que era terceira pelo enunciado inicial; introduz considerações sôbre a utilidade sem indicar-lhes a ordem no discurso.

A utilidade não é "parte" da epopéia ,mas fim de tôda poesia, como ocorre com o deleite, segundo ensina a Poética de Horácio. O herói deve dar a idéia de um verdadeiro príncipe ou capitão. Não é certo praticar como Camões, que com Vasco da Gama dá idéia de um verdadeiro capitão, e com os reis, de verdadeiros príncipes. Na epopéia, dada a sua finalidade — o útil — não se devem referir feitos indignos, como ocorre nos Lusíadas a propósito de alguns reis e algumas rainhas. Na epopéia não se deve alterar a essência da história, mas se podem e se devem alterar as circunstâncias, como se vê em Homero e Vírgilio. Nos Lusíadas o essencial é o descobrimento da Índia; a história dos reis e das rainhas é circunstância. Na história não se podem alterar os fatos, mas na poesia é necessário fazê-lo, pois a poesia olha a verdade em universal, enquanto a história olha a verdade em particular; a história conta os fatos fundada na verdade; a epopéia, fundada na moralidade. Na epopéia podem-se "inventar, reformar e aperfeiçoar as cousas com larguissima liberdade".

Severim de Faria; o estilo deleitoso — primeira causa: o estilo. Neste aspecto Camões superou todos os antigos e dificilmente encontra quem o iguale.

Em tôda a antiguidade não há poeta que supere Camões no estilo deleitoso e dificilmente encontramos um que o iguale. Homero e Vírgilio têm muitas dissonâncias. Nos lugares patéticos Camões move os afetos, com singular fôrça, e tem em tôdas as partes do poema admirável suavidade; a todos os poetas se avantaja nas comparações e descrições.

Pires de Almeida: não se pode negar aos *Lusíadas* estilo deleitoso; mas bem examinado o poema tem defeitos.

O estilo deleitoso, como quer o Chantre, ou melhor, o deleite, se alcança pelo estilo, pela erudição, pela novidade dos episódios, pela mistura dos estilos, pela "licenciosa" linguagem e pela boa proporção do poema. No que respeita ao estilo não nego que haja nos Lusiadas motivos de deleite; mas bem examinado o poema tem prosa rimada (como no canto III, estância 5), e versos dissonantes, acabados em ar, er, ir, or, al, il, ão, ao; rimas como "molhados e executado". Em seus versos há mais dissonâncias que nos de Homero e Virgílio; e tendo Camões revisto o seu poema na impressão, não devia ter deixado essas dissonâncias.

Nas comparações e nas descrições é o melhor que temos em Portugal, se bem que muitas descrições do poeta se devem a João de Barros.

Severim de Faria: o estilo deleitoso — segunda causa: a erudição. Os *Lusiadas* sobrelevam-se a todos os poemas pela erudição e pelo equilíbrio no seu uso.

É notória a erudição com que Camões ilustrou o seu poema: tôda estância tem doutrina, ou conceito, ou pensamento peregrino; e pelo poema se acham muitos passos doutos, de fábula, antiguidades, história, matemática e outras ciências. E mais se admira essa erudição quando se sabe que é a parte mais difícil em poesia, pois é preciso não impedir com a erudição o intuito de "mover affectos do animo". Camões soube usar da erudição na justa medida, o que não é comum.

Pires de Almeida: em Camões o uso da erudição não é conveniente nem proporcionado.

Em Camões por vêzes há erudição demais, por vêzes clareza "humilde e desprozada". Não há assim no poeta equilibrio no uso da erudição. Camões abusou da erudição em matéria de fábula, história, matemáticas, etc. Homero e Virgílio são modelos de equilíbrio no uso da erudição. No que respeita à erudição importam mais as boas sentenças ou os bons pensamentos, que ciência, história e fábula. Pôr erudição num poema é fácil; difícil é pôr beleza poética ("fermosura", "bizarria") e "invenção". E num poema importa mais a "invenção" que mesmo a beleza dos versos, pois rimas, cadência e acentos imitam-se fàcilmente. A erudição quando é excessiva só alcançam os doutos (o que ocorre nos Lusíadas) — e um poema deve ser para deleite de todos. Além disso a erudição não chega a mover paixões e afetos do ânimo; move-os mais a singeleza das palavras; e para o perfeito movimento dos afetos do ânimo bastam: gravidade, grandeza, novidade, decôro e clareza. Atistóteles, alegado nesta parte, foi mal intepretado. A crítica a Fernando (o Chantre escreve erradamente Francisco) de Herrera não tem fundamento, porque sua erudição está em poemas líricos, o que é permitido pelos preceitos de Aristóteles e de todos os mestres de arte poética.

Severim de Faria: o estilo deleitoso — terceira causa: novidade e excelência dos episódios; quarta causa: variedade de estilos. Nestes aspectos quase nenhum poeta se compara a Camões.

No que respeita à excelência e à novidade dos episódios quase nenhum poeta pode comparar-se a Camões. A maior parte dos episódios de Virgílio são imitados de Homero. Tasso não é melhor do que Camões: seus encantamentos e seus cavaleiros andantes são possíveis, mas têm muito de impossível, o que é contra o preceito de Aristóteles, preceito que nosso poeta respeitou. Camões imitou Virgílio fazendo a ação composta e não simples, e com a fala do Gama e do Monçaide, com o concílio dos deuses, com a Ilha de Santa Helena, enriqueceu o poema com muita novidade, exposta essa novidade com pensamentos peregrinos e com graça, o que ensina ,deleita e admira. Além disso nosso poeta varia o estilo, pois o poema heróico é, segundo Aristóteles, um meio entre o trágico e o cômico; e essa mistura de estilos se encontra em Homero e Virgílio. Donde se conclui que também nesta parte Camões se mostrou excelente.

Pires de Almeida: não há nos episódios dos *Lusiadas* a alegada excelência e novidade. Erros de doutrina do Chantre.

É natural e é permitido aos poetas imitar episódios de outros poetas: Ronsard, na Franciada, imitou Homero (na viagem ao inferno), e Lope, na Circe, imitou Virgílio (no mesmo episódio). O que é necessário é haver novidade na imitação, e neste sentido a imitação pode ser melhor que o modêlo, como acontece com Virgílio em relação a Homero no que se refere à viagem de Enéias ao inferno (em Homero a viagem se faz por magia; em Virgílio, por via natural). Já Camões, cujo poema tem ação simples e não composta, não se comportou como devia, pois imitando em parte Virgílio, com a fala do Gama, pôs, no relato dêste, fatos que não ligam diretamente com a ação principal. Neste passo faltou, ainda, a duas qualidades essenciais ao deleite dos episódios: novidade e excelência, o que não acontece com Virgílio em relação a Homero. Nos episódios de Tasso há novidade e excelência, e tais episódios são superiores aos de Camões, pois cavaleiros andantes e encantamentos são novidade e excelência para nós que já não podemos admitir o fabuloso das deidades gentílicas. Nos episódios fabulosos, e não nos episódios históricos, (o que o Chantre não entendeu, pois aplica o princípio à fala do Gama) importa mais, segundo Aristóteles, o impossível provável que o provável impossível. Nem a Eneida nem Os Lusíadas têm ação composta. Examinados os episódios históricos e fabulosos dos Lusíadas, prova-se que lhes faltam a novidade e a excelência alegada pelo Chantre. Vejamos: a descrição da Europa: nem novidade nem excelência; descrição de terras novas e de ritos do Oriente: sem novidade, pois já aparecem em João de Barros; fala do Velho do Restêlo: devia ser feita por um sábio; falta-lhe excelência; o Adamastor: tem excelência mas

não tem novidade: concílio dos deuses: nem verossímilhança nem novidade: reino de Cupido, Ilha de Santa Helena, banquete: nem novidade, nem excelência; descrição dos globos celestes; tem viciosa erudição; sonho de D. Manuel: é furto. Nos Lusíadas os episódios estão mal ligados à ação principal, e dos episódios históricos só o de Inês de Castro daria uma tragédia, quando todos, segundo Aristóteles, deviam ser de matéria trágica. O melhor episódio do poema é ainda o Adamastor. O Chantre louva ainda o que não é louvável em Camões: a variedade de estilos (outra causa do deleite). Na epopéia admitem-se os estilos florido e grave, não o jocoso. Não é certo dizer que a epopéia é o meio têrmo entre a tragédia e a comédia, e dizer que Aristóteles faz tal afirmação. A epopéia admite cenas cômicas (o que um censor de Lisboa e e muitas pessoas não entenderam), mas isto não significa que permita o estilo jocoso. Nem Virgílio nem Homero usaram de tal estilo: apenas do grave e do florido. Em conclusão: Não sei como dizer que nestas partes Camões se mostrou excelente poeta.

Severim de Faria: o estilo deleitoso — quinta causa: liberdade de linguagem. Com os Lusíadas ficou enriquecida a língua portuguêsa.

Com Os Lusíadas ficou enriquecida a língua portuguêsa. Alguns escrupulosos censuraram em Camões o uso de palavras alatinadas. Mas dessa censura absolvem-no com facilidade os que têm notícia das leis poéticas, que dão aos poetas liberdade ou licença para fingir e derivar novas palavras, pois têm obrigação de falar ornadamente, fugir do estilo humilde e dar majestade à oração. Tal ensinam Aristóteles, Isócrates, Horácio e Cícero. Desta licença usou Virgílio (com relação a helenismos e a termos antigos) e Tasso (com relação a latinismos e ao antigo toscano).

Pires de Almeida: Camões abusou da liberdade de linguagem no que se refere aos latinismos.

A principal virtude no que se refere à linguagem é não desamparar a clareza e não baixar à humildade do falar comum. Evita-se a humildade do falar comum usando-se palavras estrangeiras transferidas, palavras alongadas, palavras antigas e novas. Tudo isto está certo, mas não se devem exagerar tais processos, uma vez que se prejudica a clareza, o fácil entendimento. Em português os princípios que regulam a liberdade de linguagem são os mesmos de outras línguas: no que respeita a palavras transferidas o aconselhável, quando necessário, (suprir faltas,

obter rima e ritmo, representar uma antiguidade) é lançar mão de palavras latinas simples (não compostas) e de fácil entendimento; de palavras castelhanas italianas, francesas, tão fáceis para nós quanto era o grego para os latinos. O que se não deve é praticar êsse processo gratuitamente, sobretudo desenterrar palavras latinas, o que resulta em enterrar a poesia. A necessidade e a moderação constituem os princípios fundamentais da liberdade de linguagem. Camões não respeitou êsses princípios e abusou das palavras latinas, muitas delas compostas (aurifero, odorífero, lanígero, flavo, etc.) que são enigmas para o comum das pessoas, o que se não se verifica em Homero, Virgílio e Tasso, como se prova. Camões está mesmo a pedir um glossário de latinismos, latinismos êsses que tornam difícil a leitura do poema.

Severim de Faria: o estilo deleitoso — sexta causa: a boa proporção do poema. Neste aspecto Camões é notório.

Para um poema ser perfeito deve-se fundar nos seguintes princípios da proporção: basear-se em história verdadeira e admirável de algum varão insigne no valor e na virtude; basear-se em história não larga, porque se lhe devem acrescentar episódios que são indispensáveis para o poema não ficar sêco, isto é, sem ornamentos que deleitem; basear-se em história não muito antiga (fora da memória dos homens), nem presente (no que se refere á ação principal, pois as profecias podem alcançar o presente); não narrar sucessivamente (começar a narração no meio da história e alcançar o princípio por súbito conhecimento). Camões guardou êstes e os mais princípios da arte, com notoriedade. Se Aristóteles o conhecera não gastara tantas palavras em louvar Homero.

Pires de Almeida: Camões não respeitou os princípios da boa proporção.

A boa proporção do poema nada tem com o estilo deleitoso, mas com a admiração; um romance com a boa proporção que pede uma epopéia pode deleitar. A epopéia pode fundar-se em matéria verdadeira ou fabuiosa, e essa matéria não deve ser sumàriamente conhecida e breve, pois se assim fôr será sabida de todos e carecerá de justa grandeza. Os episódios não devem afogar a ação principal, e esta deve ter princípio, meio e fim. A história contada por Camões é parte da história, não a história tôda, com princípio, meio e fim. Camões estaria certo se acomodasse a sua matéria aos princípios da epopéia, fazendo o poema de uma só pessoa primária, e dando com esta a idéia de príncipe perfeito. Os episódios são ornamento, e não são só os episódios que delei-

tam: também a boa invenção, a disposição, a boa medida dos versos e muitas dutras qualidades do poema. Numa epopéia não se deve tratar de cousas presentes, nem nos prognósticos (o Chantre diz erradamente profecias), para se evitarem erros, como se deu com Camões no que respeita a D . Sebastião. A história deve ser contada sucessivamente e sôbre ela incidam os episódios na melhor ordem. Alcançar notícia do precedente por súbito conhecimento, não é norma, pois é impossível praticar tal princípio na fábula simples; possível só na fábula composta, pela "agnição" e pela "peripécia". Os Lusíadas são fábula simples, portanto tal princípio não se lhe pode aplicar. Camões não respeitou, portanto, as normas da boa proporção, como alega o Chantre.

Termina aqui o exame das considerações do Chantre sôbre as "partes" que há de tex a epopéia e sôbre o modo como Camões as guardou nos Lusíadas. Mas como o mesmo Chantre, ao tratar da biografia do poeta defende-o de se louvar a si mesmo, respondo tambem a êsse passo. Falta modéstia em Camões. O Chantre poderia tentar justificar a atitude do poeta, com Virgílio (Eneida, IX, episódio da morte de Naso), a quem imitou Estácio, e não com os passos e autores que citou; poderia ainda tentar essa defesa com Homero; mas veja-se que tais autores gabam sempre os seus versos indiretamente, não diretamente e com a imodéstia de Camões.

# III PARTE

# APOLOGISTAS E CENSORES DE CAMÕES

Apologistas e censores de Camões. Severim de Faria, apologista de Camões. Pires de Almeida, censor... do apologista.

### CAPÍTULO V

### APOLOGISTAS E CENSORES DE CAMÕES

Frei Bartolomeu Ferreira, Censor inquisitorial da 1a. edição dos Lusíadas (1572), celebrizou-se, ou pelo menos veio a tomar uma posição relêvo, na história da crítica camoniana, o que significava que também na história da crítica portuguêsa, pelo modo como julgou o poema. Não nos deu uma análise minuciosa do poema, análise que sem dúvida teria feito para chegar, com tôda a sua responsabilidade, a um juizo seguro quanto ao respeito do poeta pela ortodoxia católica, já então intransigentemente defendida em Portugal pelo Tribunal da Inquisição. Não nos deu uma análise minuciosa do poema, talvez porque não estivesse nos hábitos da censura fazê-lo, mas definiu, em meia página, o seu juizo crítico, onde, a par da indicação do tema central da epopéia camoniana, (em que desde então não se entendem os críticos) e a par do elogio, comedido mas suficientemente franco, do "engenho" do poeta e da sua "muita erudição nas sciencias humanas" (ponto também em que os críticos, desde então, nem sempre se entendem) — já se insinua, se não uma censura, pelo menos um reparo ao poema (outro ponto ainda em que os críticos, principalmente os clássicos, não se entendem); reparo quanto ao uso do fabuloso gentílico, que o censor de ânimo largo justifica introduzido na tecitura heróica para "encarecer a difficuldade da navegação & entrada dos Portugueses na India", mas em que não se deve crer, adianta o censor, a fim de que fique "sempre salva a verdade de nossa sancta fe, que todos os Deoses dos Gentios sam Demonios" (141).

A partir do parecer de Frei Bartolomeu Ferreira, cuja amizade pelo poeta, cuja compreensão de seu valor, cuja grandeza de ânimo têm sido louvadas com justiça, e cujo parecer sôbre o poema é já uma tentativa de formulação de juizos críticos, interpretativos e judicativos; a partir do parecer de Bartolomeu Ferreira, dizia, lentamente, à proporção que o poema se divulgava, à proporção que de seu significado se ia tomando consciência, à proporção que um labor crítico se desenvolvia movido de causas já referidas — definiu-se, em volta do poema, a acompanharlhe a carreira histórica, um movimento crítico que caminhou no sen-

<sup>(141)</sup> V. 1.a edição dos Lusíadas, Lisboa, 1572. Sôbre Bartolomeu Ferreira V. Sousa Viterbo, Frei Bartolomeu Ferreira, o primeiro Censor dos Lusíadas, Lisboa, 1891. Sôbre a provável interferência do censor no texto do poema, V. Aquilino Ribeiro, Luis de Camões, Fabuloso-Verdadeiro, Lisboa, s.d./1950/.

tido da análise e da interpretação do mesmo, lançando com isto as bases da sua exegese, mas ao mesmo tempo um movimento crítico no sentido de definir duas posições antagônicas, e por vêzes irreconciliáveis, em face de um problema muito complexo e de difícil solução: o valor do poeta à luz dos cânones clássicos e dos modelos consagrados. Problema típico do Classicismo, cuja formulação e cujas tentativas de solução não podemos hoje entender sem a compreensão da cultura e do espírito da época que os propôs.

Levantado o referido problema e em consequência definido o referido antagonismo, de então até o comêço do século XIX, cada vez mais acirrados, cada dia mais agitados de paixão, de um lado se puseram os apologistas do poeta, empenhados na sua elevação à categoria de gloria nacional, e universal, e doutro se puseram os censores, empenhados em defender, contra os desvarios da idolatria, verdades críticas que se criam absolutas e universais, e perante as quais o poeta nacional tinha de ser posto num plano em que a crítica se exercesse com liberdade, e o justo valor dos Lusíadas fôsse encontrado e definido.

Claro está que se eram legítimas as posições tomadas, quando é verdade que o poema e as circunstâncias históricas as sugeriam, e até mais, as impunham, nem sempre foi legítimo o comportamento crítico adotado na defesa dessas posições. Se por um lado os apologistas iam realizando uma obra de reconhecida justiça, que era colocar o poeta no quadro dos valores universais, por outro lado, tomados dos desconcertos da idolatria (como prova suficientemente o caso de nosso Severim de Faria, e à farta o laborioso Faria e Sousa) empenharam-se cegamente na defesa do poeta perante tôda e qualquer censura, e lutaram por consagrá-lo como o maior épico de todos os tempos. Os censores, sem deixar de reconhecer méritos muito especiais no poeta cuja presença espiritual e artística se ia impondo, agarraram-se a pormenores destituídos de importância, quando postos ao lado do que nos Lusíadas eram valores positivos e reconhecidos.

Visto à distância, êsse conflito, tão característico da primeira fase da crítica camoniana, e mais tarde não menos característico da crítica neo-clássica, com José Agostinho de Macedo à frente, pode parecer, se não infundado de razões, pelo menos ridículo em face daquilo que hoje compreendemos até certo ponto bem — o valor do poeta, incontestável e acima de nugas e questiúnculas críticas. Pode parecer, más na realidade não o é. A definição de um antagonismo, já na primeira fase da crítica camoniana, era natural, e no caso também legítima. Natural e legítima porque dois valores, inegáveis, se chocaram desde o momento em que Os Lusíadas iniciou a sua carreira literária: de um lado a estética clássica, definida em seus ideais por teóricos com a autoridade de Aristóteles e de Horácio, e realizada por escritores gregos e latinos que se consegraram como modelos a serem seguidos e imitados; de outro lado

o poema, fruto de um poeta genial, sabidamente mais levado pela liberdade criadora, pela fôrças naturais de sua ispiração, que pelo respeito cego e subserviente a uma preceptiva cujas minuciosas exigências, ademais, só se conheceram em Portugal a partir dos primeiros críticos do mesmo poeta. Está-se a ver ou a reconhecer, portanto, que o conflito entre apologistas e censores de Camões não é uma ociosa e vã disputa, travada mediocremente à sombra de um alto valor, mas, na essência, um choque de valores, natural e legítimo, de valores cuja consciência só abona esta fase da crítica portuguêsa. Se os caminhos percorridos por essa mesma crítica não foram os melhores, e quando bons nem sempre suficientemente palmilhados, não vamos concluir (o que, se assim fôsse, seria evidente leviandade) que os primeiros críticos camonianos tenham ficado fora, ou muito aquém dos mais altos temas estéticos suscitados pelo imortal poema.

Não deixo de reconhecer que nesta primeira fase da crítica camoniana não é só êste conflito ou essa "querela de camoistas" que tem importância para o historiador da crítica portuguêsa; tanto, se não em alguns aspectos mais importância, tem a evolução e a definição de métodos de trabalho crítico, quer no setor dos comentos, de que Faria e Sousa, no seu gênero era (e disso tinha êle próprio consciência) mestre incontestável, quer no setor das biografias, dos dicionários biobibliográficos e das teorias literárias. Mas se é evidente a importância dêsses aspectos da crítica, e plenamente se justifica o seu estudo, não menos evidente é o fato de que para o estudo das peças que tenho em vista, e para o estudo da obra e da posição histórica de Pires de Almeida, importa mais considerar o conflito entre apologistas e censores de Camões do que, na mesmo época, a evolução da atividade crítica.

O desaparecimento de muitos documentos (142), de que temos hoje apenas indiretas informações, não nos permite reconstruir totalmente a evolução da atitude, do espírito e da doutrina dos censores dos Lusiadas, nesta primeira fase da crítica camoniana. Mas se nem tudo, infelizmente, é possível reconstruir, muito ainda se pode compreender, examinando as considerações dos "vedores" das primeiras edições do poema, as incidentais considerações de Manuel de Gallegos no seu Discurso poético (143), muito especialmente a obra de Pires deAlmeida, que frontal e corajosamente analisou os "desacertos" do poeta, e por outro lado deduzindo, das defesas de Manuel Correia (144), de Seve-

<sup>(142)</sup> Uma idéia do número de estudos críticos e comentários escritos no século XVII, e infelizmente desaparecidos, oferece Juromenha, op. cit., I, pgs. 305-352; Soares de Brito, João Franco Barreto e Diogo Barbosa Machado, op. cit. in nota 1; D. Francisco Manuel de Melo, Hospital das Letras, in Apologos Dialogaes, ed. Rio, 1920, pgs. 304-308; e Pires de Almeida, em mais de uma alusão a censuras feitas a Camões.

<sup>(143)</sup> Manuel de Gallegos, Discurso Poetico, in Ulyssea ou Lisboa Edificada, 1.a ed., Lisboa, 1636.

<sup>(144)</sup> Manuel Correia, Os Lusiadas do Grande Luis de Camoens..., Lisboa, 1613.

rim de Faria (145), do Pd. D. Marcos de São Lourenço (146), de Faria e Sousa (147), de João Soares de Brito (148) e de João Franco Barreto (149), as razões de seus opositores.

A partir do reparo de Frei Bartolomeu Ferreira até meados do século XVII, ponto de chegada da primeira geração de críticos camonianos, definiram-se como pontos vulneráveis dos Lusíadas:

- a) a eleição dos temas: temas muito recentes, prognósticos falíveis, episódios indignos de imitação, e fabuloso mitológico;
- b) a composição do poema: referirem-se, na proposição, episódios, quando se devia referir apenas a ação principal; não ser respeitado o princípio de uma só ação; iniciar-se a narração no meio da fábula, quando se devia fazê-lo do comêço;
- c) a imitação: nem sempre foi fiel aos modelos, e nem sempre superior aos mesmos pela novidade e pela fôrça poética;
- a verossimilhança: nem sempre foram respeitados os seus princípios;
- e) o estilo: apontavam-se no poema os defeitos de estilo, quanto à versificação, quanto à linguagem e quanto ao uso da erudição.

Não é difícil sentir e compreender que os censores do poeta cujo valor se ia impondo com fôrça invulgar, colocaram-se, perante os contemporâneo, e porque não dizer também perante nós, numa posição muito delicada e muito difícil porque em princípio antipática. Mas se já não podemos mudar os sentimentos que tais censores provocaram, podemos, num ato de serena justiça, reconhecer ou pelo menos admitir que não lhes faltava o direito de livremente discutir as qualidades e os defeitos poema, que suas razões se legitimavam por uma doutrina literária em moda, e que censurando êste ou aquêle pormenor do poema, nenhuma vez deixaram de reconhecer o excepcional valor do épico nacional.

Contra os censores, num clima que resultou em ser malquerenças e de intransigências, levantaram-se com violência os apologistas do poeta, Manuel Correia, Pedro Mariz, Severim de Faria, Faria e Sousa, Soares de Brito e João Franco Barreto, para referir apenas aquêles cujas obras nos chegaram. E da parte dêstes o empenho constante foi, por um lado destruir uma a uma as censuras levantadas, o que nem sempre se fêz, já não digo com serenidade, mas com razões bem fundadas; e por outro lado, como já disse, colocar o épico nacional na categoria de um valor universal absoluto e sem competidores.

<sup>(145)</sup> Manuel Severim de Faria, Vida de Luis de Camões, in Discursos Varios Politicos, 1.º ed., Évora, 1624.

<sup>(146)</sup> 

Juromenha, op. cit., I, 323-328.
Faria e Sousa, Lusíadas de Luis de Camoens..., Madrid, 1639.
João Soares de Brito, Apologia..., Lisboa, 1641. V. nota 78.
João Franco Barreto, Discurso Apologético..., escrito em 1639, pub. em 1881 e numa melhor edição em 1895. V. Bibliografia. (147) (148) (149)

Juromenha (150) e mais tarde Teófilo Braga (151) referem a existência, na primeira metade do século XVII, de um conflito entre tassistas ecamoistas. Fidelino de Figueiredo já fêz ver que tal conflito jamais existiu: "o que houve, — afirma o principal historiador da crítica portuguêsa — indiscutivelmente, foi uma controvérsia sôbre o episódio do sonho de D. Manuel, no canto IV, estâncias 67a. a 76a." (152). Juromenha e Teófilo cometeram o engano evidente de generalizar e pôr em têrmos de uma inexistente polêmica entre tassitas e camoistas o que foi um pormenor ou um dos argumentos lançados na disputa entre os apologistas e os censores de Camões. Fidelino de Figueiredo, mais exigente na apuração dos documentos, e contando com mais recursos de trabalho, pôde ser muito mais exato na definição dos fatos. Se bem virmos, a polêmica em tôrno do episódio do Sonho de D. Manuel, suficientemente documentada nos manuscritos de Pires de Almeida, é um episódio de tôda uma complexa polêmica em tôrno do valor do poeta épico perante o valor dos princípios da estética clássica; complexa polêmica, de indiscutível interêsse para a história da crítica portuguêsa; de indiscutível interêsse para a história da crítica camoniana, quando é verdade que marcou avincadamente o primeiro "ambiente" dos leitores dos Lusíadas.

À luz dessa polêmica entre censores e apologistas de Camões, e só à sua luz poderemos compreender a obra dos primeiros críticos do poeta, e em nosso caso particular o ensaio biográfico e crítico de Severim de Faria (Vida de Luís de Camões), publicado nos Discursos vários políticos, em 1624, e a exigente análise, do mesmo ensaio, escrita por Pires de Almeida, em 1638: Exame de M.P. d'A. sôbre o particular juizo, que fêz M.S. de F. das partes, que ha de ter a epopeia, e de como Luis de Camões as guardou nos seus Lusiadas (153).

(150)

V. Apêndice.

Juromenha, op. cit., I, 334. Teófilo Braga, Hist. Litt. Port., III, Os Seiscentistas, Pôrto, 1916, pg. 494. Fidelino de Figueiredo, Historia da Critica Litteraria, Lisboa, 1916, pgs. 25-26.

#### Capítulo vi

## SEVERIM DE FARIA, APOLOGISTA DE CAMÕES

Apreciando os Discursos vários políticos, escreve, a certa altura, Jorge Cabral, seu primeiro censor: "...não tem cousa, que encontre nossa Santa Fee, ou custumes, antes he obra em que muito resplandece o excelente juizo, & estillo do autor, & não menos a gratidão, & zelo com que devem ser honrados os que honrarão sua patria. E pois as nacoens estrangeiras com estatuas, & escriptos, celebrao tão Insignes Varões, por cuja pena voou por todo o mundo a illustre fama do nome Português, nascida de suas victorias mais que humanas, justo he que da mesma patria surja pena semelhante que de a conhecer ao mundo os que nelle a fizerão tam famosa..." (154).

Muito bem o reconheceu o Censor da Casa de São Roque: dois sentimentos dominaram o espírito do distinto erudito e historiador ao se lançar o mesmo à emprêsa de escrever as biografias de três insignes escritores nacionais (Camões, João de Barros, Diogo do Couto) — "gratidão, & zelo com que devem ser honrados os que honrarão sua patria".

Movido por sentimentos tão generosos, Severim de Faria, depoisde tecer uma biografia do poeta, que o põe diante dos leitores, vitima das injustiças da sorte e dos contemporâneos, passa a considerar a maior obra do insigne poeta, com o intento declarado de demonstrar, em resposta a censuras que faziam aos Lusíadas, que seu ilustre autor respeitara rigorosamente os princípios fundamentais da épica clássica,

- a) imitou uma só ação;
- b) imitou uma ação horóica;
- c) imitou uma ação honesta;
- d) imitou uma ação útil;
- e) expressou-se em estilo deleitoso.

E sôbre ter respeitado fielmente tais princípios, cuja validade Severim de Faria acata sem sombra de dúvida, (o que, veremos, tem bastante importância para a definição de sua obra crítica e de sua posição perante Pires de Almeida) Camões, para o seu apaixonado biógrafo, "merece . . . particular louvor, porque ainda que não excedeo em tudo a todos, ao menos se avantajou a cada hum em algúa parte ..." (155).

<sup>(154)</sup> V. 1.a ed., 1624, fl. 1. (155) Ibidem, fl. 106,

Se o intento do erudito Chantre era e é legítimo, pelo muito que merece Camões, a verdade é que à legitimidade de tal intento nem sempre correspondeu a validade das razões apresentadas e defendidas. Se não vejamos.

Primeiramente, o apologista, na obsessão do respeito das doutrinas impostas ao poema épico, por Aristóteles, por Horácio, e por seus intérpretes, esforça-se por mostrar que Camões seguiu ortodoxamente essas doutrinas: imitou uma só ação, heróica, honesta e útil, e se expressou em estilo deleitoso, isto é, logrou produzir no leitor o deleite, tanto pelo estilo. como pela erudição, pela novidade dos episódios, pela mistura dos estilos, pelas licenças de linguagem e pela proporção do poema. E ainda neste intento procura justificar, em resposta aos censores do poeta, us passos em que o mesmo parecia contrariar a referida ortodoxia clássica:

- a) a ação dos Lusíadas era sem dúvida uma só a viagem de Vasco da Gama — embora na proposição mais ações se enunciassem, ações que na verdade eram episódios, e segundo Homero e Virgílio episódios podiam ser enunciados na proposição:
- b) a ação dos Lusíadas era sem dúvida honesta, em que pesasse "dizerem algús que, profanou o Poeta esta honestidade, & grandeza da acção com não guardar á Religião o decoro devido, invocando Musas, & fingindo Concilios de Deoses indecentes á Poeta Catholico, e que como tal devia antes invocar os Santos, & usar das ficções de milagres & aparecimentos de Anjos, como algús modernos fizerão". (156):
- c) a ação dos Lusiadas é útil, em que pese Camões não ter louvado "a todos os que reynarão neste Reyno" (157);
- d) finalmente, Os Lusiadas são um modêlo de estilo deleitoso, apesar de tôdas as censuras que lhe fazem.

Em segundo lugar, empenha-se o apologista, através de todo o seu discurso, em demonstrar que no gênero épico, "tão difficultoso na composição, se se houverem de guardar perfeitamente todos os preceitos da arte ... merece Luis de Camões particular louvor, porque ainda que não excedeo em tudo a todos, ao menos se avantajou a cada hum em algúa parte" (158). Assim:

a) no que respeita à honestidade da ação excedeu a "Estacio na sua Thebaida, & e a Claudiano no seu Rapto de Proserpina" (159) e, em certo ponto, a Homero e Virgílio, pois o fim da Odisséia, bem como o motivo da guerra vencida por Enéias logo à sua chegada à Itália, contêm "accões em q' ha pouco de grande, e admiravel" (160); neste aspecto Camões excedeu ainda a Ariosto e Tasso, por preferir o fabuloso mitológico ao cristão, "porque he indecencia grandissima usar dos nomes dos

Ibidem, fl. 109V.

<sup>(157)</sup> (158)

Ibidem, fl. 115. Ibidem, fl. 106. Ibidem, fl. 108V. Ibidem, fl. 109.

Santos para fabulas profanas, com a mesma facilidade com que os Gentios o fazião. . ." (161);

b) no que respeita ao estilo deleitoso, o poeta "não reconhece em toda a antiguidade superior, & difficultosamente lhe poderemos dar semelhante" (162). Quanto à erudição " não se achará poema nenhum onde em tão breve escritura se tocassem tantos, & tão doutos passos de lição varia" (163). Quanto à novidade e excelência dos episódios, "quasi nenhum outro poeta se lhe póde igualar" (164). Fianlmente, quanto à boa proporção das partes do poema e os demais preceitos da arte, Camões os respeitou de tal modo "que se Aristoteles o alcançara não gastara tantas palavras em louvar os (poemas) de Homero" (165).

<sup>(161)</sup> 

Ibidem, fl. 110V. Ibidem, fls. 114-114V. Ibidem, fl. 115. Ibidem, fl. 115V (162)

<sup>(163)</sup> 

<sup>(165)</sup> Ibidem, fl. 119.

## CAPÍTULO VII

## PIRES DE ALMEIDA, CENSOR... DO APOLOGISTA

Não é difícil perceber que o erudito historiador e crítico, ainda em vida tão louvado e prestigiado pelo seu saber e pela sua obra, meteu-se numa emprêsa por todos os motivos benemérita e justa, mas sem muitos recursos (como veio a demonstrar Pires de Almeida) e — o que já está evidente - sem um rumo seguro. Se lhe não faltasse uma verdadeira intuição crítica (qualidade que há de salvar Pires de Almeida do esquecimento em que tem estado, e da antipatia dos que incidentalmente o têm considerado), teria levado a defesa do poeta, cujas glorias nenhum contemporâneo contestou, por outro caminho: nem se agarrar à validade absoluta, o que quer dizer, universal, de todos os príncipios sugeridos ao poeta épico, por Aristóteles, por Horácio e por seus intérpretes e continuadores, o que era uma tese impossível de defender, a não ser que (e é bem o caso de Severim de Faria) se desconhecessem o valor relativo de muitos preceitos contidos na Poética de Aristóteles, e o sentido e a validade da evolução da arte (idéias muito claras no espírito de Pires de Almeida); nem querer demonstrar o que era indemonstrável: a superioridade de Camões em face de todos os valores antigos, consagrados pelos séculos e muito especialmente pelo Renascimento, e dalguns valores modernos que se iam consagrando, como Ariosto e Tasso; tese possível apenas no mundo do sentimento, da simpatia, da idolatria, onde valem argumentos do gôsto, das predileções e das afeições pessoais, mas não os argumentos de ordem objetiva, e racionais (com os quais esgrime talentosamente Pires de Almeida).

Vendo em primeiro plano, não a obra de Camões, (e isto é fundadamental para a compreensão e para o julgamento do espírito e da obra de Pires de Almeida, cuja fama chegou-nos bastante maltratada pelos contemporâneos) mas uma atitude, um objetivo, uma doutrina e um método crítico, o Licenciado e modesto Tesoureiro da Igreja de São João de Beja, há alguns anos a formar boa bagagem de erudição literária e sobretudo boa orientação crítica, em grande parte adquirida na Itália. importante foco de ferementação de idéias críticas, — entra em campo com bastante lisura, com muitas precauções, mas também com muita segurança, a fim de demonstrar ao "douto escritor da vida de Camões" (166) e aos seus entusiastas leitores, que muito havia que reparar,

<sup>(166)</sup> V. apêndice, fls. 172V.

censurar, e modificar no referido discurso, para que se apurassem "verdades sem gênero de competência" (167).

"Assi como as obras divinas se devem admirar com reverencia, e humildade, - escreve na introdução do seu Exame - assi as humanas tem (sic) sempre alguma imperfeiçam, e por isso no julgallas convemprimeiro apurar sua qualidade. O entronizar-se tanto que se nam contradiga a algum escritor, por grande que seja, e dizer como os discípulos de Pitagoras, ipse dixit, he sinal certo de pobreza de entendimento. Platam nam somte. se oppós a grande numero de filosofos, mas a Homero, de quem aprendeu muitas cousas. Aristoteles. invejozo, nem ingrato, mas como verdadeiro filosofo, contrariou seus mestres, a Plata, e Socrates, ensinado a verdade, e refutando as opiniões, que em si a nam tinham, e sendolhe estranhando (sic) / estranha do/ respondeu, Amicus Plato, amicus Socrates, magis amica veritas. E certo quem dissesse que o contrariar em abonaçã da verdade nam conviesse aos estudiosos de todas as artes, seria menos que de juizo limitado. Nam se me tenha por temeridade, e maledicencia opporme ao douto escritor da vida de Camões, com quem aqui o havemos, porque o fim deste presente estudo livremente tira a arguir duvidas, discutir materias, para se virem a apurar verdades sem genero de competencia; se por minha insufficiencia não acertar em merce peço perdam, e em justiça evidencia de meu erro. Mas se com exemplos, authoridades, e razões, sayı com meu intento, purificando suas escrituras, parece merecer galardam, e louvor, e nam nome de temerario, nem de maldizente. O diferensar sobre as sciencias he franqueza universal, o dizer verdade he obrigacam de todos, o errar he de homens; e assi nam fallo com soberba, nem com emolaçam, invejo a gloria dos senhores, que deram motivo a tirar a limpo este papel (conheça o mundo a fraqueza de meu engenho, e no mesmo tempo a integridade de meu animo, e a singeleza de meu intento) e assi havendo quem me mostre melhor caminho retratarmehei seseguindo as opiniões maes seguras. E deixando defensões, e vindo ao proposito sentidissimo me acho, vendo espalharse por toda (sic) em materia de Poesia se me não engamno huma doutrina tão pouco certa, e diretamente contra Aristoteles, e que aja quam della faça caso, o que pode ainda ser de infinito damno aos engenhos espanhoes, que tem (sic) pouca noticia da Poetica e ja pode ser tenha d'amnificado a alguns, a cujas mãos chagarem estes Commentarios, este particular juizo das partes, que ha de ter a epopeia, e como Luis de Camões as guardou todas nos seus Lusíadas, e para que se apague este fogo, e se nam levante outra nova religiam de hereticos poetas, ja que anda em campo dos Cultos, nos obrigou a tomar a penna na mão, e escrever com ella o mesmo discurso, a quem nos oppomos e juntamente com elle nosso parecer" (168).

<sup>(167)</sup> Ibidem, fls. 172V. (168) Ibidem, fls. 172-173V.

"A causa — continua Pires de Almeida — de ser (Camões) tam decantado he escrever em tempo nam tam polido, nem tam culto. como o presente, e occupar muito d'antemam (o que he de grande momento em todas as cousas) o primeiro lugar, e celebrar os grandes feitos, e as estremadas empresas dos Portugueses, e imitar custumes com introdução de homens, e deoses, e ser sem comparaçam muito maes excellente que todos os que antes delle poetaram em Portugal, o que não tira encorrer em todos os defeitos que em Homero, e em Virgílio se notaram, carecendo de arte, e de industria, valerse no tecer a fabula de Virgílio, e namformar idea de perfeito principe, nam guardar decoro (e não ser sua vea bem limada, verisimil, e iudicioza, mas estranha, licencioza, e ordinariamente popular, e humilde) e cousas semelhantes. Confessamos em Camões grande natural, e grande engenho, mediocre doutrina, e devese lhe louvar por imitar com imitaçam pr.º que seus naturaes, e espalhar em seu poema lumes, e cores de rhetorica, e deveselhe escusar por culpa da idade, e do uso" (169).

Contràriamente ao que afirmava Severim de Faria, Pires de Almeida procura demonstrar, mais seguramente apoiado em "exemplos, em authoridades, e razões", que Camões nem sempre guardou os preceitos clássicos da epopéia, e que seu apologista, ao expor uma teoria da epopéia, comete erros de composição, de terminologia, de doutrina e de interpretação das fontes literárias e teóricas.

Em primeiro lugar: Camões não guardou rigorosamente os preceitos clássicos da epopéia:

- a) não elegeu para o poema uma só ação, nem é inculpável a proposição do mesmo poema;
- b) o argumento dos Lusíadas não é tão admirável quanto afirma o seu apologista; dêste modo Camões não superou Homero e Virgílio;
- c) quanto ao fabuloso, não se justifica ou não se pode defender, nos Lusiadas, nem a invocação da Musas nem os episódios pagãos, o que não impede reconhecer, nesses episódios, honestidade;
- d) no que respeita ao princípio da utilidade Camões não é perfeito, pois coloca em seu poema ações indignas de príncipes;
- e) embora não se possa negar aos Lusíadas estilo deleitoso, há no poema, quanto a êste aspecto, inegáveis defeitos: linguagem poética por vêzes prosa versificada, por vêzes com dissonância; abuso da erudição; episódios nem sempre com novidade e excelência; emprêgo do estilo jocoso, quando se deviam empregar no poema apenas os estilos grave e florido; abuso das licenças de linguagem, no que se refere aos latinismos; desrespeito do princípio da boa proporção das partes do poema:
- f) há, da parte do poeta, falta de modéstia, uma vez que ebona e louva seus próprios versos.

<sup>(169)</sup> Ibidem, fl. 171V.

Em segundo lugar: no Discurso de Severim de Faria, a par de um ou outro ponto acertado, (a honestidade dos episódios fabulosos, mesmo o da Ilha fingida; o sentido alegórico e o caráter douto das fábulas mitológicas; alguns aspectos do estilo deleitoso dos Lusíadas; admitirem-se nos Lusíadas episódios jocosos) há erros que não abonam o crítico e principalmente a sua doutrina:

- a) Severim de Faria, dominado pela idolatria, exagera o valor de Camões como poeta épico, e pratica injustiças e erros na avaliação de outros épicos antigos e modernos;
  - b) Severim de Faria comete erros de doutrina:
    - 1 não interpreta corretamente o passo da *Poética* de Aristóteles em que se expõe a doutrina sôbre a ação na tragédia (fls. 176-177 v);
    - 2 não trata suficientemente do princípio da unidade de ação no poema épico (fls .184 184 v);
    - 3 não conhece ou não alega os verdadeiros preceitos sôbre a *proposição* no poema épico (fls. 184 v 186 v);
    - 4 não sabe exatamente o que seja episódio no poema épico (fl. 186);
    - 5 os fins da epopéia não são: ensinar, incitar e mover deleitando; mas, mover admiração e inflamar os ouvintes ao desejo de imitar as empresas gloriosas de pessoas ilustres (fl. 187 v);
    - 6 erra na definição de poesia (fl. 195);
    - 7 erra, considerando a *invocação* parte essencial da poesia (fls. 194 v 195);
    - 8 alega, erradamente, que se deve manifestar a alegoria do episódio (fls. 203 v 209);
    - 9 diz que a utilidade e o deleite são partes essenciais da epopéia, quando são fins de tôda poesia (fl. 210);
    - 10 diz que não é lícito à poesia contrariar as verdades da história, quando é sabido que a poesia olha a verdade em universal e não em particular (fl. 212);
    - 11 alega erradamente que a erudição é a parte mais dificultosa da poesia, quando na verdade é a invenção (fl. 215), alega que a erudição move os afectos, quando a verdade é que são a singeleza das palavras, a gravidade, a grandeza, a novidade, que movem as paixões e os afectos (fls. 215 v 216):
    - 12 não entendeu a doutrina de Aristóteles sôbre a preferência, nos episódios fabulosos, dos impossíveis prováveis, pelos possíveis improváveis (fls. 220A v 221);

- 13 não sabe o que sejam ação simples e ação composta na epopéia; por isso alega erradamente que a ação dos Lusiadas é composta (fls 221 —221A);
- 14 desconhece a doutrina sôbre os episódios no poema épico (fl. 222 v);
- 15 alega erradamente que a epopéia é meio têrmo entre a tragédia e a comédia, e que o estilo jocoso deve ser usado na epopéia (fls. 222 v 224 v);
- 16 não entendeu o doutrina sôbre a invenção de palavras, direito que se concede aos poetas (fis 226 229);
- 17 dá a boa proporção do poema como causa de deleite, quando é causa apenas de admiração, e pode haver em qualquer gênero poético, e não apenas na epopéia; não compreendeu o princípio a boa proporção no poema épico (fls. 229 v 231 v);
- 18 diz erradamente que os episódios deleitam, quando, na verdade, muitos e outros são os motivos de deleite na epopéia (fls. 231 e 231 v);
- 19 não explica claramente que matéria histórica, em relação a seu tempo, deve o poeta épico escolher (fls. 231 v 232 v);
- 20 quer peripécia e agnição em poema de ação simples, quando só são possíveis em poema de ação composta (fls. 233 v).
- c) Severim de Faria comete ainda vários erros na interpretação das fontes doutrinárias e literárias, indispensáveis ao estudo de um poema épico:
  - 1 quando trata das partes essenciais da fábula na epopéia, alega um passo impróprio da *Poética* de Aristótoles (fls. 175 — 175 v);
  - 2 tratando de uma das propriedades da epopéia, uma só ação, alega um passo da *Poética* de Aristóteles que se refere à tragédia, quando devia alegar o passo que se refere à epopéia (fls. 176 176 v);
  - 3 exclui da categoria dos épicos quatro poetas (Ovídio, Sílio Itálico, Lucano e Ariosto), sem um exame suficiente de suas obras (fls. 178 —183);
  - 4 não conhece suficientemente os poetas das "argonauticas" (fls. 184 184 v);
  - 5 não interpretou corretamente a proposição da Ilíada e da Odisséia (fls. 185 v 186);
  - 6 não interpretou corretamente a Tebaida, de Estácio, e o Rapto de Proserpina, de Claudiano (fis. 187 v 188);

- 7 não interpretou corretamente o fim da *Odisséia*, e o passo da *Eneida* que refere a guerra travada à chegada de Enéias ao Lácio; por isso considera as duas passagens indignas e diminutas (fls 189 193);
- 8 não interpreta com exatidão a novidade do assunto dos Lusíadas (fls. 193 — 193 v);
- 9 diz erradamente que os antigos não acreditavam nas. Musas e não as adoravam (fls. 195 196 v);
- 10 quer justificar o fabuloso gentílico em Camões, com poetas que não são épicos (fls. 196 v 197);
- 11 não compreendeu a verossimilhança do fabuloso em Tasso e em Ariosto (fls. 198 199 e 219 220A v);
- 12 não compreendeu o sentido do fabuloso cristão nos poemas modernos (fls. 198 201);
- 13 não interpretou bem o fim do VI Livro da Eneida (fls. 204 204 v);
- 14 desconhece os episódios amatórios de Tasso, por isso não alcançou o seu sentido, bem como o sentido dos de Homero (fls. 208 v);
- 15 não interpretou bem o passo da *Poética* de Aristóteles que trata da *erudição* como vício na tragédia e na epopéia (fls. 216 216 v);
- 16 considera a Ilha dos Amores, Ilha de Santa Helena, quando se trata de Ilha fingida (fl. 217);
- 17 não interpretou bem o caso de Júpiter e Juno, na Odisséia (fl. 217 v);
- 18 não alcançou a novidade do episódio virgiliano, a Jornada de Enéias ao Inferno (fls. 218 218 v);
- 19 não apurou convenientemente a novidade e a excelência dos episódios dos Lusíadas (fls. 221A 222 v);
- 20 diz erradamente que Virgílio usou na epopéia de estilo jocoso (fl. 224 v);
- 21 não entendeu o que dizem Aristóteles, Horácio e Macróbio sôbre a novidade dos termos em Homero (fls. 227 228);
- 22 não entendeu a razão e o sentido do vocabulário que a Academia da Crusca fêz para a *Jerusálem*, de Tasso (fis. 228 v 229);
- 23 não alegou em defesa da imodéstia de Camões, que louva seus próprios versos, fontes convenientes (fls. 234 235).
- d) comete finalmente Severim de Faria erros de terminologia e até na composição do seu discurso:

- 1 usa a expressão poema heróico, quando devia usar a palavra epopéia ou a expressão poema épico ou epopéico (fls. 174 174 v);
- 2 diz que o poema "heróico" tem cinco "partes" essenciais; ser imitação de uma ação heróica, honesta, útil e deleitosa. Há aqui três erros: fala em cinco "partes" e refere apenas quarto; se se diz que a ação é heróica, excusa de dizer que é honesta; a palavra "partes" está empregada impròpriamente: o autor devia falar em propriedades e condições da fábula (fls. 175 —175 v e 187);
- 3 considerada erradamente Ovídio poeta heróico (fl. 178 v);
- 3 diz que o poema épico tem três finalidades: ensinar, incitar e mover, esquecendo-se de que incitar e mover são sinônimos (fl. 186 v);
- 5 denomina episódio os amores de Ulisses e Calípso, quando se trata do início da ação principal (fl. 208 v);
- 6 confunde partes essenciais da epopéia com finalidades da poesia;
- 7 denomina profecia a Fala do Velho do Restêlo, quando na verdade se trata de um juízo nascido da experiência (fl. 217):
- 8 diz profecia, quando devia dizer, prognóstico (fl. 232 v);
- 9 no que respeita à composição de seu discurso, perde o fio da exposição (fl. 209 v) e não segue o plano enunciado na introdução (fls. 209 v 210).

Ao publicar seu ensaio sôbre Camões, em 1624, Severim de Faria, já então acatado erudito, movido de contagiantes sugestões do movimento de glorificação do poeta nacional, estava infinitamente longe de supor que dentro de poucos anos, em 1638, lhe sairia pela frente, vindo do quase anonimato, um censor, inegàvelmente respeitoso, mas também inegàvelmente exigente e categórico, a lhe demonstrar que a crítica exige uma atitude definida, que tem princípios, métodos e objetivos que se devem respeitar, sob pena de atestar, seu inadvertido cultor, "pobreza de entendimento" e "juizo limitado". A crítica deve partir do princípio de que as obras humanas nunca têm a perfeição absoluta, própria das obras divinas; por isso não podemos "entronizar" as obras humanas, e em nada as contradizer; como obras humanas, as obras de arte têm de se submeter ao exame do crítico, que antes de julgá-las deve apurar-lhes as qualidades. O exercício da crítica implica, assim, numa atitude definida, na aceitação de princípios fundamentais, no emprêgo de um método definido; importa na coragem de contradizer em "abonação da verdade"; importa em "arguir dúvidas, discutir matérias ,para se virem a apurar verdades sem gênero de competência", verdades de doutrina, verdades de erudição e por fim verdades de apreciação ou julgamento: a crítica importa, finalmente, numa atitude de modéstia, que permite o reconhecimento dos próprios erros e o acatamento das devidas censuras.

Longe estava sem dúvida o autorizado erudito de supor que um modesto licenciado, (em 1629 seu companheiro nas reuniões da Academia dos Ambientes, em Évora) viria arguí-lo dos erros, dos destemperos e das perigosas consequências da idolatria, quando é verdade que Pires de Almeida conseguiria demonstrar que o reconhecer o mérito de Camões, como poeta épico, não devia implicar em defender doutrinas que, ou estavam erradas, ou não tinham fundamento nas autoridades, nem na razão crítica; não devia implicar em sobrepor a apologia de um poeta a verdades literárias, e sobrepor de tal modo que se esqueciam os perigos em que resvalava a arte, entregue nas mãos dos cultos, cada dia mais a dominar, alheios à melhor doutrina estética.

Finalmente, bem longe esta Severim de Faria de imaginar que um exigente censor lhe apontaria um impressionante rol de erros de doutrina, de interpretação de fontes, de terminologia, e até êrros de composição.

A atitude assumida por Pires de Almeida, ainda no início da sua carreira de crítico, reflete, incontestàvelmente, sob uma explícita preocupação de modéstia, e ainda de respeito pelo "douto escritor da vida de Camões", uma inegável coragem de defender a crítica literária, seus ideais de verdade e seus direitos de liberdade, contra uma onda, já então volumosa, de sentimentos de entusiasmo pelo poeta Camões, que se começava a ver como vítima da cega fortuna, da incompreensão e da injustiça dos contemporâneos, donde desejar-se, empenhada e apaixonadamente, que se compensasse o poeta com o reconhecimento e as honras dos pósteros; poeta que dera expressão e projetara no plano da consciência nacional e estrangeira, tôdas as glórias da pátria, donde justo e necessário que fôsse elevado á altura dessas mesmas glórias.

Houve incontestàvelmente muita coragem a mover a atitude de Pires de Almeida; e a par dessa coragem temos de reconhecer também inconstestàvel segurança na doutrina que defendia, na análise a que submetia o discurso do destemperado apologista do poeta. E está claro que o precípuo objetivo de Pires de Almeida não era a obra de Camões, cujos valores reconhece, mas os desmandos e os desacertos de uma crítica o seu tanto diletante.

Mas nesta ordem de idéias não está menos claro que do seu rigoroso exame saíu fundamente atingida a autoridade crítica de Severim e inevitàvelmente ferida a reputação dos Lusíadas, que se ia definindo, pela pena dos apologistas, como modêlo absoluto de poema épico, pela sua alegada perfeição absoluta.

Se tudo isto parece evidente e inegável, resta-nos agora colocar êsse corajoso, erudito, arguto e exigente censor dos apologistas de Camões (em última análise também do próprio Camões) perante nós, no século XX, detentores de uma experiência crítica que o século XVII e mesmo o século XVIII estiveram longe de conquistar; perante nós que estamos na ponta de uma longa, complexa e fecunda evolução da crítica camomiana; colocá-lo perante nós, e verificar em que medida a sua crítica, fundada em definidos princípios, conduzida segundo um método, tendo em vista uma filosofia de valores, apoiada em sólida erudição, reflexo de uma atitude exigente de justiça e de verdades — o credencia como valor positivo na história da crítica portuguêsa; e mais, verificar em que medida, apondo alguns reparos aos Lusíadas chegou a lhe compreender os valores, que os apologistas contemporâneos nem sempre souberam definir e evidenciar, e que hoje melhor compreendemos.

# IV PARTE

# O CRITICO PIRES DE ALMEIDA

Defesa e ilustração da crítica literária. Empós de uma nova crítica camoniana.

#### CAPÍTULO VIII

## DEFESA E ILUSTRAÇÃO DA CRÍTICA LITERÁRIA

Respondendo, em 1639, (portanto na altura do ensaio que aqui se estuda) ao Juizo critico de Pires de Almeida sôbre o episódio do sonho de D. Manuel (170), diz João Soares de Brito (171), procurando definir e fazer sentir ao próprio Pires de Almeida os sentimentos ou as intenções que lhe conduziam a pena no exame dos apologistas de Camões: "Eu verdadeiramente os tenho (meus argumentos )por tam efficazes, e a Vm. por tam docil, que nam duvido ver a Vm. desta vez persuadido a Vm. mormte. nam sendo attençam de Vm. neste discurso. ( que me enviou) como imagino, outra que de querer ostentar engenho, e erudicam que vulgarmente applaudem maes na contradicam da verdade", "Podera com tudo Vm. reparar que foi tambem ouvido sempre aquelle conselho de Pythagoras: Adversus solem ne loquitur, que ainda quem por zombaria se atrevesse fallar contra elle seria julgado por indigno de sua luz, maes para escarmento da cegueira que por castigo do arrajamento. neste particular da Poesia (com licença de Vm.) se parece, como quem mto., o nosso Camões como Sol, nam só na galanteria de ter um só olho, mas porque assi como o resplendor do Sol se nam entende com louvores, nem se mancha com vituperios, assi Luis de Camões está tam sobre paixões vulgares, que nem gabos o encarecem, nem notas alguas diminuem o valor, e preço de sua poesia." (172).

Embora Pires de Almeida responda à altura a crítica de Soares de Brito, e lhe prove à saciedade faltar-lhe, para abono de sua réplica, conhecimento do essencial em matéria de erudição e de doutrina crítica, (173) nós, hoje, não podemos deixar de dar ao mesmo Soares de Brito alguma razão.

<sup>(170)</sup> É o primeiro ensaio de Pires de Almeida sôbre o episódio do Sonho de D. Manuel, escrito em Évora, como já se disse, e lido na Academia dos Ambientes: Juizo Critico sobre a Visam do Indo, e Ganges, rios da India, a el Rey Dom Manoel, representada nos Lusiadas de Luis de Camões em o canto quarto. Mss. 1096-B, fils. 215-232 V. Nota 15. Ver João Soares de Brito, Resposta ao Juizo Critico do Ldo. Mel. Piz' d'Almeida sobre

<sup>(171)</sup> Ver Joao Soares de Brito, Resposta ao Juizo Crítico do Ldo. Mel. Piz' d'Almeida sobre visam do Indo, e Ganges, representada nos Lusiadas de Luis de Camões, Canto 4. da est. 67 até 75. Cf. nota 15.
(172) Op. cit. in nota anterior, fl. 241-241 V. O grifo é meu. Em sua resposta (V. nota seguinte) Pires de Almeida mostra a Soares de Brito que não é de diferente parecer: "Camões he e ha de ser grande contra a proluxidade dos tempos, defendelo em cousas que nam tem disculpa, as quaes posto que lhe nam afeyam sua fermusura com excesso, valera maes nam tellas, he querer car seguito ao descuido, e desprezar o cuidado..." (Mss. 1096-B, fl. 233 V.).

<sup>(173)</sup> Ver, Pires de Almeida, Resposta ao intuito de Apologista, Mss. 1096-B, fls. 265-333 V.; Replica Apologetica à resposta do Licenciado Joam Soares de Britto do livro da Visam do Indo, e Ganges escrita com a penna do author do mesmo juizo, Mss. 1096-B, fls. 340-537 V. Cf. nota 15.

Camões, pelo seu gênio poético, se pôs tão alto, e tão superior a paixões vulgares, que nem gabos o encarecem, nem críticas lhe diminuem o
valor. E é bem verdade que as primeiras gerações de seus críticos estiveram muito aquém da compreensão exata de tão singular altitude de va'or; e é bem verdade que se a êstes primeiros críticos não se pode tirar
o inérito de terem iniciado o estudo da obra do poeta, estudo que a partir de então percorrerá séculos de lenta elaboração, bem vistos, suas apologias estão longe do significado artístico e humano dos Lusíadas (é c
caso de Severim de Faria); apologias exaltadas por uma paixão que se
traduz em gabos exagerados, e formuladas sem as bases sólidas dos fatos
cuidadosamente procurados e examinados, e conduzidas sem uma estrutura rija de argumentação; e longe do significado artístico e humano dos
Lusíadas, estão também muitas críticas dos censores, agarrados a razões
de uma razão, que não eram absolutas, e por isso com tempo se superam.
E', convenhamos, num ou noutro aspecto, o caso de Pires de Almeida.

Por outro lado Soares de Brito não está muito distante da verdade. quando lembra a Pires de Almeida que na oposição sistemática aos fautores da glória de Camões (Manuel Correia, Severim e Faria e Sousa) não tinha o mesmo Pires de Almeida, segundo parecia, outra preocupação que não a de "querer ostentar engenho e erudiçam". Realmente, preocupação de uma engenhosa e rigorosa dialética disputadora tem Fires de Almeida; tem-na e reconhece que por êsse ponto fraquejam seus antagonistas, como claramente se vê do exame que fêz do Discurso de Severim de Faria, e se poderá ver das respostas que deu a Manuel de Galhegos (174) e a Soares de Brito, a quem considera mais alogista, que apologista de Camões (175). Preocupação de ostentar erudição de fontes literárias, históricas, doutrinárias se evidencia em todos os seus escritos, recheados de citações, verdade é que sempre oportunas; evidencia-se nas centenas de páginas que nos deixou de extractos, recompilações, de traduções de teóricos antigos e modernos; e finalmente se evidencia no cuidado que tem, constantemente, de apontar em seus antagonistas o desconhecimento ou a má interpretação das fontes.

Em parte tem assim razão Soares de Brito, não só no que respeita à posição dos críticos perante Camões, como no que se refere a Pires de Almeida, a cuja erudição, ademais, não deixou, alguns anos depois, de fazer justiça (176). Em parte é bem a expressão, porque se muito elevado era inegavelmente o valor de Camões, não era, nem é, de se admitir que ficasse o poeta "entronizado" e que fôsse possível reconhecer-lhe as excelências sem o submeter às exigências de uma crítica e de uma filosofia de

<sup>(174)</sup> Ver, Pires de Almeida, Exame sobre o Discurso Poetico de Manoel de Gallegos à Ulyssea, ou Lisboa edificada, Poema heroico do Doutor Gabriel Pereyra de Castro. Exercicio Poetico de..., em Lisboa, anno 1638. Mss. 1096-A, fls. 296-310.

<sup>(175)</sup> Ver nota 173. (176) Ver, Joanne Soares de Britto, Theatrum Lusitaniae Litterarium sive Bibliotheca Scriptorum omnium Lusitanorum, 1655, Mss. B.N.L., F.G., 6915, Azul., fls. 367-368.

valores estéticos. Em parte, é bem a expressão, porque se acertou ao afirmar que Camões estava acima de nugas e de gabos exagerados, e que Pires de Almeida refinava na engenhosidade dialética, no culto da erudicão e no arrojamento, errou quando apontou na atitude do crítico a preocupação de buscar aplausos pela contradição da verdade; errou quando apontou no espírito do crítico uma cegueira, contra a qual, devemos reconhecer, lutou o mesmo crítico; errou, igualmente, (no que nós hoje, vendo o Licenciado à distância e lhe desconhecendo a obra, só agora a sair à luz, muito naturalmente erraríamos) não alcançando os objetivos que o mesmo tinha em mente, ou mais precisamente, os objetivos de seus estudos e de sua exigente e penetrante análise da obra dos apologistas de Camões, e do próprio Camões; objetivos mais de uma vez alegados e arrojadamente defendidos — elevar o ofício da crítica à categoria do do ofício do filósofo, apoiá-lo"em exemplos, em em autoridade, e em razões", e contrariar tôdas as vêzes que fôsse necessário fazê-lo "em abonação da verdade".

Com tais objetivos Pires de Almeida analisou minuciosamente o Discurso de Severim de Faria, (177) o apologético prefácio de Manuel de Galhegos à Ulisséia, (178) alguns pontos essenciais dos Comentários de Faria e Sousa, (179) e as razões do mesmo Faria e Sousa e de Soares de Brito sôbre a novidade e a excelência do episódio do Sonho de D. Manuel. (180) E se em seus estudos, ou para usar de uma expressão sua, em seus "exercícios poéticos", uma ou outra vez se fechou, com intransigência, no círculo de uma opinião pessoal, e alegou em seu abono autoridades tão autorizadas como as que davam fôrça aos argumentos do antagonista (é o caso, na peçaque se estuda, da crítica ao fabuloso mitológico); se por vêzes requinta nas exigências críticas, para não dar ganho de causa ao seu opositor (é o caso, ainda no ensaio que estudo, das causas do deleite no Lusíadas) — de modo geral se nem sempre chega a convencer, na realidade consegue vencer os antagonistas pela validade da maioria dos argumentos e pela fôrça dialética.

Contràriamente aos seus opositores e no fim de contas contràriamente a todos os críticos de sua época, a maioria empenhada na defesa

(178) Ver nota 174.

<sup>(177)</sup> Peça estudada neste trabalho. V. Apêndice.

Ver, Manuel Pires de Almeida, Resposta a Manoel de Faria, e Sousa ett. defendendo a Luis de Camões de alguns descuidos, que lhe imputamos, no sonho, que teve el Rey D. Manoel, apparecendolhe o Indo, e o Ganges, Exercicio Poetico do... Mss. 1096-B, fls. 233-240 V. Resposta ao Juizo ordinario do Poema dos Lusiadas de Luis de Camões, em q' se mostra nam ter as perfeições, que lhe atribue, e ter outras conformes a sua Invençam, e a sua Materia. Exercicio Poetico do..., Mss. 1096-A, fls. 314-338V. Os Comentário de Faria e Sousa aos Lusíadas, embora publicados em Madrid em 1639, já em 1636 estavam prontos, e pouco depois foram entregues à censura. Pires de Almeida deve ter lido a obra nesta fase de exame, pois em 1638, com D. Agostinho Manuel de Melo, denunciou a obra ao Tribunal do Santo Oficio de Lisboa. Na Biblioteca da Ajuda conserva-se o manuscrito da obra de Faria e Sousa, datado de 1636. As duas resposta de Pires de Almeida a Faria e Sousa são de Lisboa, de 1639. Sôbre a denúncia de Pires de Almeida e D. Agostinho Manuel de Melo, contra Faria e Sousa, V. Juromenha, op. cit., I, 331-334.

e glorificação de Camões, e uma minoria empenhada em fazer reparos ao poeta, o que tem em mente Pires de Almeida não é, neste ensaio, confinar-se no campo das discussões sôbre as qualidades ou os defeitos dos Lusíadas, o que fará poucos meses depois (181); mas metòdicamente, assentar os fundamentos teóricos da crítica, antes de passar a prática. E assim, por outro lado, explicitamente, definir e defender uma doutrina sôbre o poema épico, gênero em moda e alvoroçadamente cultivado, (182) desde o momento em que Os Lusíadas começaram a impor-se, não só aos leitores, como a mais alta criação da literatura portuguêsa, mas também aos poetas, como um modêlo a imitar, e, por sentimento emulativo, a superar; por outro lado, não menos explicitamente, se bem que menos sistemática e detidamente, definir uma atitude, um espírito, um método, ou doutrina crítica, cada dia mais necessária, quando é verdade que as idolatrias conduziam a apreciação dos valores literários pelos caminhos dos arbítrios dos sentimentos exaltados, e o cultismo ia generalizando um gôsto em tudo contrário aos princípios de uma estética consagrada pelos séculos.

No ensaio em causa, sôbre o Discurso de Severim de Faria. Pires de Almeida é suficientemente claro, no que respeita ao seu empenho em definir uma teoria e uma doutrina sôbre o poema épico, que a seu ver não é "entretimento, (sic) he poema doutrinal, he mysterio, e por isso difficultosissimo' (183). Sendo assim, o fim de seu estudo, di-lo na introdução — "livremente tira a arguir duvidas, discutir materias, para se virem a apurar verdades sem genero de competencia", verdades que julga oportuno e necessário definir, quando vê "espalhar-se por toda espanha (o autor refere-se à Penísula Ibérica) em materia de Poesia se me nam engano hua doutrina ta pouco certa, e diretamente contra Aristoteles, e que aja quem della faça caso, o que pode ainda ser de infinito damno aos engenhos espanhoes (isto é, ibéricos) que tem pouca noticia da Poetica, e ja pode ser tenha damnificado a algus, a cujas mãos chegarem estes Commentarios,..." (184). E não menos claro quanto aos seus propósitos preceptísticos, é nos demais ensaios sôbre a poesia épica, na sua arte poética e na tradução comentada da Poética de Aristoteles. (185)

<sup>(181)</sup> Refiro-me a todos os trabalhos do Autor sôbre Os Lusíadas: resposta a Faria e Sousa (V. nota 179); polêmica com Soares de Brito (V. nota 15); comentários dos cinco primeiros cantos dos Lusíadas (Mss. 1096-C, fls. 1-572) e de parte da lírica (Mss. 1096-D, fls. 1-118); Discurso Apologetico... (Mss. 1096-A, fls. 237-279).

<sup>(182)</sup> Não é demais chamar a atenção para o elenco de poemas épicos publicados em Portugal desde Os Lusíadas até o século XIX; V. inventário feito por Fidelino de Figueire-do, A Epica Portuguesa no Seculo XVI, São Paulo, Boletins da Faculdade de Filosofia, Ciências e Letras, LETRAS 6, 1950, pgs. 24-30.

<sup>(183)</sup> V. Apêndice, Exame, fl. 198 V.

<sup>(184)</sup> V. Apêndice, Exame, fl. 173.

<sup>(185)</sup> Ver, Poetica de Aristoteles. Traduzida, e illustrada por o Licenciado Manoel Pires d'Almeida, Mss. 1096-A, fls. 546-616. V. nota 59.

No exame do Discurso de Severim de Faria evidencia-se, na tecitura crítica, tôda a urdidura de uma teoria sôbre a epopéia:

- 1 sua denominação: epopéia ou poema épico, ao invés de poema heróico;
- 2 caracterização da epopéia em face de outros gêneros poéticos e em face da história e da filosofia;
- 3 objecto da imitação épica: a ação heróica;
- 4 definição dos elementos essenciais da epopéia: fábula, costumes, sentença e linguagem;
- 5 condições ou propriedades da fábula epopéica: ter unidade de ação, ter conveniente grandeza, ser possível, ser composta ou simples, ser admirável;
- 6 escolha da ação para a epopéia: a ação deve ser admirável; não deve ser presente; pode ser: uma só ação de uma pessoa (preferível); muitas ações de uma pessoa (tipo seguido por Homero e por Vergílio); muitas ações, de muitas pessoas (desaconselhável);
- 7 tratamento da ação epopéica: tomada uma só ação, com princípio, meio e fim, narrá-la a partir do comêço; narrá-la poèticamente, e não como faz o historiador; objetivar a verdade em universal e não em particular;
- 8 os episódios: sua finalidade enriquecer a fábula; devem ligar-se intimamente com a ação principal; não devem desequilibrar o poema; tipos de episódio: substanciais; históricos e fabulosos; deve-se preferir o fabuloso cristão ao mitológico; nos episódios fabulosos é preferível o impossível provável, ao provável impossível; não se deve confessar o sentido alegórico do fabuloso;
- 9 objectivo da epopéia: a utilidade; o deleite é consequência, e não objetivo;
- 10 causas do deleite: estilo, erudição, novidade e excelência dos episódios, mistura de estilos, licenças de linguagem, boa proporção dos elementos do poema; como entender e praticar cada uma destas causas do deleite;
- 11 o poeta em face de seu poema: necessidade de modéstia.

Não é difícil perceber o que tem esta teoria, com que Pires de Almeida chama à responsabilidade o "douto escritor da vida de Camões", de fielmente apoiada na Poética de Aristoteles, que alguns anos depois o mesmo Pires de Almeida traduziu com bons comentários. (186) O arguguto crítico acompanha passo a passo o Perípato:

<sup>(186)</sup> V. Nota 185.

procura definir uma doutrina poética muito clara, muito precisa, rigorosamente racional e cuidadosamente apoiada na autoridade de modelos cuja excelência, perante a mesma doutrina, era incontestável;

apoiado nessa doutrina defende uma atitude crítica intransigente no que respeita ao direito e à liberdade de julgamento;

à luz dos princípios da poética geral, define uma teoria sôbre o poema épico, onde tudo é cuidadosamente tratado: o rigor da terminologia ou da nomenclatura; a caracterização da epopéia como gênero literário; sua individualização em face de outros gêneros, em face da história e da filosofia, e sua posição na herarquia dos gêneros; os elementos fundamentais e os secundários do gênero épico; a fábula: tipos, qualidades que exige (unidade, grandeza, verossimilhança, verdade e excelência); outros elementos: caráter ou costume, sentença e elocução (qualidades que exigem); finalidade da epopéia: o útil;

com base nos princípios gerais e particulares da teoria sôbre o poema épico põe em marcha um método crítico que aprofunda a análise da obra epopéica, verificando, para que se possa apurar sua qualidade. o que tem de impossível, de irracional, de imortal, de contraditório e de contrário às regras da arte:

definição do princípio: só o excelente resiste ao rigoroso exame crítico. E como se prova que Homero é excelente, temos de tomá-lo como permanente têrmo de referência para o crítico e como modêlo para os poetas épicos.

Excusado levar a extremos a demonstração da fidelidade de Pires de Almeida ao texto da Poética — é evidente; e portanto desnecessária a colação. Também, por fàcilmente compreensível, é desnecessário levar a extremos a explicação do aristotelismo do Licenciado. Filho espiritual do Colégio de Évora, Pires de Almeida filiou-se, muito naturalmente, no movimento aristotélico—tomista dos conimbricenses, (187) E enquanto Francisco Suárez, Pedro da Fonseca, Manuel de Góis, Sebastião do Couto, Baltazar Teles, Antonio Cordeiro (para só falar dos contemporâneos mais importantes) levaram a extremas consequências os comentários da obra filosófica do Perípato, o Licenciado, sem, evidentemente, a autoridade da cátedra, mas para nós com a autoridade da erudição e da agudeza crítica, entra pela Poética, e denominando todo o seu conteúdo e tôda a extensão dos seus comentadores, procura construir e impor em seu país uma completa teoria e uma exigente crítica da poesia épica, a dar, depois de Camões, abundante, mas não excelentes frutos.

Não tudo, mas já muito se tem dito, desde o século XVIII, pró e contra os conimbricenses. (188) E de certo modo ao espírito, à preparação e à atitude de Pires de Almeida podem-se aplicar elogios e críticas

(188)

Para o estudo dos Conimbricenses apoiei-me na bibliografia citada in notas 97 e 98. V. bibliografia citada in notas 97 e 98.

feitas aos seus mestres e companheiros, empenhados na defesa e na imposição da filosofia e da cultura escolástico—aristotélica. Que Pires de Almeida dominou completamente a *Poética*, não apenas o texto, mas todo o alcance de sua filosofia da arte, é fato que se verifica fàcilmente da leitura de sua obra, e não se pode contestar. Entretanto, também é fato verificável e fora de dúvida que o Licenciado, se procurou ser fiel à autoridade de Aristóteles e à linha de ação dos conimbricenses, não se fechou intransigentemente à aceitação de novidades artísticas que contrariassem alguma norma da *Poética* — do que resultou, como mostrarei, vir a alcançar, a legitimar e a louvar, nos *Lusíadas*, o que se opunha aos modelos e a algumas teorias, mesmo aristotélicas, consagrados pelos antigos.

Militando ativamente no movimento conimbricense, Pires de Almeida, posto em face do que tem de renovação a cultura quinhentista e seiscentista, tem de estar sujeito a críticas e restrições que se façam à atitude e à ação dos mesmos conimbricenses. Mas a definição do lugar, que espero venha a ocupar na história da crítica portuguêsa, não se estabelecera suficientemente, se o virmos apenas como um conimbricense: é necessário ir mais longe, e vê-lo em face dos críticos coetâneos.

Nesta segunda época da crítica portuguêsa, cujos limites e características gerais estabeleceu Fidelino de Figueiredo (189), não creio se possam apontar, com exigência, mais de três valores, em meio a um número relativamente grande de interessados no campo dos trabalhos críticos: Faria e Sousa, que apesar de erros e de exageros apologéticos chegou a definir, segundo a cultura e o estilo mental de seu tempo, um tipo "modelar" de edição comentada (190); D. Francisco Manuel de Melo, que aliou a uma invulgar capacidade de escritor e a uma excelente cultura literária, um agudo senso dos valores do espírito e dos valores da literatura; e por fim Pires de Almeida, cujo ineditismo e cuja incompatibilidade com os contemporâneos não lhe tiraram o mérito de ser, na época, o melhor teórico da literatura e o espírito mais consciente dos fundamentos, dos métodos e do alcance da crítica literária.

Sem exagerar pode-se afirmar que a Pires de Almeida se devem, no Seiscentismo português, a defesa, a ilustração e a primeira tentativa de definição da crítica literária. Defesa evidente no seu constante policiamento da atividade crítica contemporânea, onde procurou apontar os erros de doutrina, de erudição e de interpretação; defesa evidente quando o crítico reclama para a crítica liberdade perante a obra literária, mesmo que se tratasse da obra de um Camões, cuja superioridade nenhuma vez deixou de reconhecer; e liberdade que permitisse à crítica chegar a "verdades sem gênero de competência"; ilustração da crítica, não

 <sup>(189)</sup> V. Fidelino de Figueiredo, Hist. da Crit. Litt. em Portugal, 2.ª ed., Lisboa, 1916, pg. 23.
 (190) Faria e Sousa na Introdução das Lusiadas Comentadas, expôs suas idéias sôbre as normas, que considerava perfeitas, em matéria de edição comentada.

menos evidente na constante preocupação de fundar a análise e o julgamento de uma obra em bases doutrinárias rigorosas, e em autoridades indiscutíveis; definição evidente, quando é verdade que o exigente crítico reclama para a sua atividade um método de trabalho e definidos objetivos.

Creio esteja definida a posição de Pires de Almeida no plano da teoria literária e crítica: um aristotélico, dono de uma erudição que temos de reconhecer respeitável, convencido de umas tantas verdades estéticas e críticas: convencido de que a arte deve visar a alcançar um ideal de perfeição, e que no caso do poema épico êsse ideal pode ser conquistado. desde que o talento natural e o engenho do poeta se submetam a uma doutrina, que pode ser perfeitamente definida (o que, ademais procura fazer ao longo do seu exame do Discurso de Severim de Faria); convencido de que o crítico tem grave responsabilidade perante as verdades absolutas da doutrina artística, verdades que têm de ser incansàvelmente buscadas e rigorosamente apuradas, e não menos responsabilidade perante os escritores, cujo valor tem o crítico de apurar, e por cuja perfeita orientação tem de zelar; finalmente, convencido de que a investigacão e a perquirição no campo das verdades da poética e da crítica são uma conquista constante, onde temos de pôr, a par da liberdade de exame e julgamento, perante tôda e qualquer obra humana, mesmo as consagradas, a certeza de que podemos errar, e daí o dever de nos corrigírmos, de mudar de opinião e de evoluir; convicção que expõe nestas palavras, que na sua pena estão muito longe de ser falsa atitude de modéstia: "se por minha insufficiencia nã acertar em merce peço perdam, e em justiça evidencia de meu erro. [...] Conheça o mundo a fraqueza de meu engenho, e no mesmo tempo a integridade de meu animo, e a singeleza de meu intento, e assi havendo quem me mostre melhor caminho retratarmehei seguindo as opiniões maes seguras." (191

No Exame do Discurso de Severim de Faria não poderia estar mais clara a posição de Pires de Almeida no plano da teoria literária e crítica Mas quem é do ofício compreende fàcilmente que chegar a definir tal posição e evidenciar a superioridade do crítico eborense em face do reputado Severim de Faria, é alguma cousa de positivo para a história da crítica literária portuguêsa, mas não é tudo o que o tema em questão sugere. E não é tudo, porque a teoria poética e crítica de Pires de Almeida não é uma "ciência" dinâmica apenas no seu campo específico de problemas e verdades; é dinâmica também no sentido da história literária, isto é, não se confina no teorismo. Pelo contrário, dirige-se para os fatos históricos, para a análise e para o julgamento da obra literária realizada; no caso presente, dirige-se para a obra de Camões. E disto resulta que Pires de Almeida se põe diante de nós, como se pôs diante dos contemporâneos ,não apenas como um teórico da poé

<sup>(191)</sup> V. Apêndice, Exame, fl. 171 V.

tica e da crítica; também como um crítico camoniano, e a levar em conta o conjunto de sua obra, como um crítico da *Ulisséia*, de Pereira de Castro, das novelas de cavalaria e da poesia cultista.

E' evidente, para quem lhe conhece tôda a obra, que as intenções do Exame do Discurso de Severim de Faria não eram, precípua e fundamentalmente, se não a crítica dos erros do Chantre e a busca de verdades críticas e poéticas "sem gênero de competência". Mas também não menos evidente que em segundo plano o crítico tem bem presente Os Lusíadas, e no sentido dêsse plano dirige o seu espírito e as suas considerações, de tal modo que, se não era sua principal intenção fazer uma crítica da obra do poeta nacional, deixou suficientemente clara a sua posição em face de Camões, posição completamente definida noutros estudos, (192) e posição que é uma busca de nova direção para a crítica camoniana, tão desacertada considera o crítico a orientação que se generalizava, e no fim de contas se ia impondo, com a obra dos apologistas.

<sup>(192)</sup> V. nota 181.

## CAPÍTULO IX

## EMPÓS DE UMA NOVA CRÍTICA CAMONIANA

É sabido ser impossível o exercício da crítica literária sem que se parta de um princípio ou de um sistema de princípios, não importa que claramente definidos ou vagas direções de comportamento mental. No caso de Pires de Almeida é fácil perceber que ao se lançar à análise e à avaliação dos Lusíadas, partiu de um princípio, muito claro em seu espírito, e sôbre o mesmo construiu todos os seus trabalhos: há, pensa Pires de Almeida, no que respeita ao poema épico (como no que respeita a outros gêneros literários) um ideal de perfeição, e êsse ideal tem o poeta o dever de acatar e procurar conquistar. No que respeita ao poema épico clássico (estou ainda na linha do pensamento de Pires de Alemida) êsse ideal de perfeição está suficientemente caracterizado e sua conquista suficientemente norteada na Poética de Aristóteles, e da realização dêsse ideal de perfeição oferecem Homero e Virgílio, sobretudo Homero, modelos exemplares.

Não me parece razoável, ainda nesta altura de considerações, concluir do valor negativo de Pires de Almeida, como crítico de Camões, tão só pelo fato de se prender (o que, no fim de contas, ocorreu apenas no início de sua carreira crítica) a um tão rígido princípio de apreciação literária. E não me parece razoável porque é sabido que o poema camoniano se concebeu, até certo ponto, (mostrou-o mais tarde Pires de Almeida) no sentido dêsse ideal de perfeição, claramente definido e ensinado por Aristóteles, e quase imperiosamente sugerido aos escritores pela moda clássica imperante. Assim, do mesmo modo que Camões, à sua maneira, respeitou e realizou as sugestões de um ideal literário consagrado já em seu século, o seu crítico, com o mesmo direito, embora com espírito diverso, defendeu êsse ideal e à sua luz definiu uma crítica e procurou ensinar uma poética.

Se quisermos ir mais longe ,no sentido de melhor compreender a posição de Pires de Almeida, no ensaio ora em estudo, e a medida do seu valor na história da crítica camoniana, podemos, a êste propósito, sem forçar as relações de aproximação, não digo temporais, mas espirituais e mentais — avocar o caso, tantas vêzes referido, mas ainda mal estudado, de José Agostinho de Macedo. O irrequieto e agressivo agostiniano, de quem sempre nos recordamos com sentimentos, se não de repulsa, pelo menos de antipatia, porque não conseguimos de pronto separar de seu talento polemista e da sua erudição a pecha de vai-

doso e pretensioso e por vêzes mediocre êmulo de Camões, também chegou a reservas quanto ao valor dos Lusíadas, colocando o poema à luz de um ideal de perfeição e submetendo-o a uma rigosa colação com os princípios literários e estéticos segeridos e coerentemente impostos por êsse ideal.

A atitude e o comportamento dos dois críticos de Camões, um na primeira metade do século XVII, outro nos princípios do século XIX. são semelhantes. A diferença está (não importam no momento considerações sôbre a personalidade, o caráter e os sentimentos de cada um) em que Pires de Almeida defendeu um ideal de perfeição e uma teoria épica de base aristotélica, e Agostinho de Macedo, sendo um neoclássico, um ideal de perfeição e uma teoria poética de base horaciana.

José Agostinho de Macedo, partindo do princípio de que numa obra literária se devem considerar, no caso de um exame crítico, os três momentos da criação artística — "invenção da fábula, disposição das suas partes integrantes, e elocução" (193) — e de que se deve exigir, da invenção, originalidade; da disposição, simetria e harmonia; da elocucão, um estilo verdadeiramente poético e igualmente bom em todo o discurso do poema - partindo dêstes princípios e examinando com todo o rigor Os Lusíadas, chega à conclusão de que o poema camoniano vinha sendo injusta e erradamente elevado à categoria de obra-prima.

Deixemos de lado a consequência a que o turbulento crítico levou o seu empenho de defender um ideal de perfeição e uma teoria do poema épico, tipicamente neoclássicos, até mesmo com seu condimento pré-romântico, evidente na apologia da fôrça poética da inspiração bíblica. Deixemos de lado a consequência, que é o poema O Oriente, (194) inegàvelmente perfeito em face da poética defendida pelo autor, se bem que morto à nascença, e morto por motivos que não interessa agora referir. A consequência não tem neste momento importância; o que importa é verificar que em dois pontos tem, o discutido crítico, plena razão: primeiro, na teoria poética que defende, certa enquanto caminho para uma determinada concepção de perfeição artística; segundo, na conclusão a que chega, com farta exemplificação, de que Os Lusíadas contrariam essa teoria. Mas se Agostinho de Macedo tem razão em dois pontos, num terceiro, muito mais importante para quem deseja julgar a sua obra crítica — é um malôgro completo: não alcançou todo o sentido do poema camoniano e a intimidade de sua natureza artística, onde encontramos razões mais do que suficientes para compreender a fôrça, a originalidade, enfim o valor do imortal poema; fôrça, originalidade e valor que não podiam limitar-se pela exigências das teorias antigas, aristotélicas ou, no caso, horacianas, estreitamente interpretadas.

Ver, José Agostinho de Macedo, O Oriente, Lisboa, Impresaão Regia, 1814, Discurso (193) Preliminar, pg. 52.

(194) Op. cit. in nota anterior.

Guardadas as evidentes diferenças, o mesmo se dera, em princípio, com Pires de Almeida.

O crítico eborense parte do princípio de que há, para a obra literária, no caso em questão, para o poema épico, um ideal de perfeição formal e temática, e que os caminhos da conquista dêsse ideal podem ser indicados pela teoria e pela crítica literária.

Submetido Os Lusíadas ao exame de uma crítica fundada nestas convicções, não foi difícil, ao mesmo Pires de Almeida, apontar-lhe alguns defeitos e algumas deficiências, e ainda evidenciar a sua incompreensão por parte de Severim de Faria, cujo espírito não estava fecundado de suficiente erudição literária e teórica, não estava apoiado nos melhores princípios doutrinários, nem dirigido no melhor sentido crítico. Assim, aponta como deficiências e defeitos dos Lusíadas:

- 1 não eleger o poeta, para matéria de seu poema, uma só ação de uma só pessoa, o que seria preferível; mas uma ação de muitas pessoas, o que merece a censura feita a outros poetas de "argonáuticas";
- 2 nesta ordem de idéias a proposição do poema é defeituosa, pois refere episódios que cortam a ação principal, e êsses episódios não são substanciais à mesma ação principal;
- 3 admitindo-se como ação principal do poema a viagem de Vasco da Gama, pecou mais uma vez o poeta, pois tal ação não contém a novidade nem o admirável que se exigem da ação fundamental de um poema épico;
- 4 admitindo-se como ação principal do poema a viagem de Vasco da Gama, temos de concordar em que as falas de Vasco da Gama, de Paulo da Gama e de Fernão Veloso trazem episódios que não se ligam substancialmente com a ação principal;
- 5 o poema não devia conter referências a fatos presentes de sentido ainda incerto, como são os prognósticos do poeta no que respeita a reinado de D. Sebastião;
- 6 os episódios fabulosos, se são *alegoria*, e incontestàvelmente *honestos*, têm como inconveniente ser impróprios ao poema, obra de um poeta católico;
- 7 nem todos os passos do poema alcançam a *utilidade*, objetivo primordial da poesia, sobretudo da poesia épica;
- 8 no que respeita aos motivos de deleite (estilo, erudição, novidade e excelência dos episódios, licenças de linguagem, boa proporção dos elementos que compõem o poema) o poeta apresenta também algumas deficiências:
- a) no que respeita ao estilo, há no poema passagens de prosa rimada e alguns versos dissonantes, defeitos que o poeta devia ter evitado;

- b) no que respeita à erudição, veja-se que nem sempre o poeta usou-a com conveniência, com equilíbrio;
- c) no que toca à novidade e à excelência exigidas dos episódios. demonstra-se que muitos episódios do poema, bem examinados, não têm essas qualidades; no que toca à necessidade de terem caráter trágico, verifica-se que só o de Inês de Castro satisfaz a essa exigência:
- d) quanto à liberdade de linguagem, de que deve socorrer-se o poeta, em face de suas necessidades de expressão e de seu dever de enriquecer a língua, prova-se que Camões abusou de latinismos, sobretudo compostos, com o que obscureceu a sua linguagem;
- e) finalmente, quanto à boa proporção que se exige dos elementos que compõem o poema, prova-se que Camões, não seguindo o melhor princípio epopéico, que é eleger uma só ação de uma só pessoa que dê idéia de verdadeiro príncipe, tomou como tema principal uma parte da história de Portugal (a viagem de Vasco da Gama) e mais de uma vez interrompeu a narração da ação principal, narrando episódios que a ela não se ligam substancialmente, desequilibrando, dêste modo, a composição do poema.
- finalmente, faltou ao poeta a necessária modéstia, pois louva seus próprios versos.

Convenhamos em que, se tivesse Pires de Almeida ficado, no que respeita ao poema, (pois não interessa agora voltar ao que evidenciou dos erros de Severim de Faria) sòmente neste rol de deficiências e defeitos, teria realizado já alguma cousa; alguma cousa digo, porque se estava, então, a iniciar a crítica camoniana, e com acertos ou desacertos, tudo era esfôrço no sentido de compreender e julgar a epopéia nacional. Teria realizado já alguma cousa; mas sua fé do ofício, seu exigente espírito crítico e seu sincero camonianismo exigiam-lhe muito mais. E muito mais conquistou a sua crítica:

discute as causas e o significado das deficiências e dos defeitos do poeta;

em evidência as qualidades do poema, procurando definir as de caráter relativo e as de caráter absoluto.

As deficiências e os defeitos do poema, evidentes para o crítico não apenas no que respeita à sua concepção, como no que toca à sua feitura, não decorreram di-lo claramente, da falta de talento do poeta, pois é incontestável, "em Camões grande natural, e grande engenho" (195) e é incontestável que soube "espalhar em seu poema lumes, e cores de rhetorica" (196). Suas falhas não resultam assim de falta de talento, mas de "mediocre doutrina", compreensível se considerar-

<sup>(195)</sup> V. Apêndice, Exame, fl. 171 V. (196) Id. Ib.

mos que viveu "em tempo nam tam polido, nem tam culto, como o presente" (197).

Esta idéia de que as deficiências e os defeitos dos Lusíadas corriam "por culpa da idade, e do uso" (198), é um primeiro dado, e importante, para a definição do que poderiamos denominar a direção crítica de Pires de Almeida em face de Camões. Se seu espírito, formado pelos conimbricences, era insaciável de penetração no mundo das verdades da razão, e se com essas verdades fortificava um ideal de perfeição estética, não se imobilizou na pura cogitação teórica. Essa busca insatisfeita de verdades e êsse ideal procurou associar à realidade vivida, no caso presente, à realidade histórica. Assim diligencia por compreender a literatura como um produto da história, em cuja evolução acredita (199), e cuja evolução deseja se processe no acatamento da teoria que sua razão aceitava como verdadeira, e no sentido de um ideal de perfeição que seu espírito concebia em decorrência dessa teoria.

Não vejo que nesta ordem de idéias esteja Pires de Almeida muito distanciado de nós. Evidentemente não professamos, há muito, a sua teoria e o seu ideal de perfeição literária (conquanto os consideremos legítimos, estética e històricamente), mas continuamos a admitir, e até com mais clareza compreendemos, que da elaboração dos *Lusiadas*, no terceiro quartel do século XVI, ao segundo quartel do século XVII, houve acentuada evolução da cultura clássica portuguêsa, da expressão literária, da crítica e da teoria poética. E foi essa evolução que permitiu a Pires de Almeida ver claramente as faltas do poeta, cujo talento não apenas reconhece, mas exalta, e naturalmente não permitira, ao mesmo poeta, por mais qualidades naturais e engenho que possuisse, avançar tanto sôbre sua época, a ponto de lhe não sofrer algumas limitações literárias.

Se é verdade que deu Pires de Almeida um passo seguro na crítica do poema, no que respeita ao seu julgamento, chamando a atenção para suas faltas e procurando justificá-las ou pelo menos fazer compreende-las à luz da evolução da cultura literária portuguêsa; e mais importante, fazendo sentir que acima dessas faltas era necessário pôr, fora de qualquer dúvida e acima de termos comuns de comparação, o talento natural e o engenho do poeta — não se contentou, ainda, com êsse alcance de sua crítica. Foi mais longe: entrou no capítulo das qualidades do poeta, e fêz sentir que essas qualidades eram, algumas de caráter relativo, outras, de caráter absoluto.

Para uma crítica exigente de valores absolutos era inegável que Camões se impunha como "grande natural, e grande engenho"; impu-

<sup>(197)</sup> Id. Ib. (198) Id. Ib.

<sup>(199)</sup> V. a propósito o que escreveu Pires de Almeida no Discurso Apologético... (Mss. 1096-A, fls. 237-279) e no Juizo Ordinario do Poema dos Lusiadas de Luiz de Camões (Mss. 1096-A, fls. 314-338 V.).

nha-se "por espalhar em seu poema lumes, e cores de rhetorica"; por tomar para tema de seu poema "os grandes feitos, e as estremadas empresas dos Portugueses". Do ponto de vista de qualidades relativas, era fácil reconhecer que Camões elevara-se muito acima de seu tempo, "nam tam polido, nem tal culto, como o presente", isto é, como a época do crítico, e se antecipara a todos os épicos nacionais, vindo a ser "sem comparaçam muito maes excellente que todos os que antes delle poetaram em Portugal" (200).

Até aqui, tudo o que se pode evidenciar, estou convencido, da atitude. do espírito e das opiniões críticas de Pires de Almeida, perante Camões. manifestados no Exame do Discurso de Severim de Faria. É, evidentemente, ainda pouco como crítica camoniana. Mas compreendamos que o Exame (já o disse) não visava pròpriamente ao julgamento do poeta, mas assentar as bases de uma doutrina poética, particularmente de uma doutrina sôbre a epopéia, e até certo ponto definir um determinado comportamento crítico. É pouco o que tem o Exame de conclusões criticas sôbre Os Lusíadas; mas devemos reconhecer que é suficiente como definição de uma orientação crítica em face de Camões, muito diversa, e nova, em relação à orientação que definiam e impunham os apologistas incondicionais do poeta, Manuel Correia e principalmente Severim de Faria. Uma nova orientação crítica, que temos de reconhecer legítima pelos seus objetivos: definir o valor dos Lusíadas no plano dos valores. épicos universais, e em termos de "verdades sem gênero de competência"; legítima pelas exigências de erudição teórica e literária; e louvável pelo que confessa de modesta e de aberta ao franco debate e a novas verdades.

Para concluirmos da alegada legitimidade, de objetivos e exigências, da nova orientação crítica de Pires de Almeida, em face de Camões, é mais do que suficiente a peça que estudo. Mas para compreendermos a sinceridade do crítico, ao alegar a sua modéstia, e ainda o alcance de sua honestidade intelectual — é necessária a leitura dos seus restantes estudos camonianos, onde se surpreende de pronto uma constante evolução de espírito e de conclusões críticas, uma decidida coragem de se negar a si mesmo, quando convencido de seu erros; uma permanente preocupação de achar "verdades de seu gênero de competência".

Os limites impostos a esta tese não permitem ir a fundo nas considerações sôbre os demais estudos camonianos do crítico eborense; limito-me, portanto, ao essencial indispensável à compreenção do que lhe apontei de qualidades éticas e intelectuais.

No Discurso Apologético (201), escrito imediatamente depois de Exame, isto é, no comêço de 1639, expondo a tese de que o tema funda-

<sup>(200)</sup> V. Apêndice, Exame, fl. 171 V.

<sup>(201)</sup> V. nota 42.

mental dos Lusíadas não era a viagem de Vasco da Gama, como se supunha, e êle mesmo até então supusera, mas as "accões que os Reys, Principes, Capitães, e Illustres Varões Portugueses obraram em Europa, Africa, e Asia" — estuda a novidade do poema nacional em face de uma tradição poética de que conscientemente se libertara o poeta; a sua novidade em face daquilo que na Poética de Aristóteles tinha naturalmente de ser superado, pois dizia respeito apenas a poemas então conhecidos pelo filósofo. Na Resposta ao Juizo ordinario do Poema (202), escrito na mesma altura do discurso anterior e em resposta a alguns tópicos dos Comentários de Faria e Sousa, recém-aparecidos, reexamina sete pontos essenciais do poema (a época de sua matéria em face da época do poeta; o caráter heróico da ação; a unidade da ação; o ponto de partida da narração em face da matéria histórica narrada; os episódios, as figuras, a imitação e outros adornos; a elegância e sublimidade do estão; a vivificação da personalidade dos protagonistas pela personalidade do poeta) e conclui que o mesmo poema se distingue relevantemente por sete perfeições, a seu ver ainda não compreendidas pela crítica contemporânea, sobretudo por Faria e Sousa, então a ser considerado a máxima autoridade em Camões e o mais vigoroso obreiro de sua glorificação. Em meados de 1639, voltando a considerações feitas há uns dez anos, na Academia dos Ambientes, sôbre o episódio do Sonho do D. Manuel (203), agora criticadas por Faria e Sousa, nos Comentários, responde ao mesmo Faria e Sousa, (204) e pouco depois, em longa disputa, ao seu defensor, João Soares de Brito (205). É a célebre "querela dos camoistas", que tão má impressão deixou no espírito de D. Francisco Manuel de Melo. Não é agora a ocasião estudar essa polêmica; o que importa é chamar a atenção para a contribuição de Pires de Almeida, nessa altura, no sentido de uma análise mais exigente do episódio, onde aponta, a par de qualidades, no que respeita aos princípios universais da poética, alguns defeitos de caráter particular. Finalmente, alguns anos mais tarde, por volta de 1648, lança-se ao exaustivo trabalho de comentar tôda a obra de Camões, épica e lírica, trabalho que deixou incompleto-(206), mas onde se patenteia o esfôrço do crítico no sentido de apurar as tais "verdades sem gênero de competência" sôbre o valor do poeta nacional.

Deixando no Exame do Discurso de Severim de Faria uma definida orientação crítica em face de Camões, Pires de Almeida, com os trabalhos que acabo de referir, infelizmente muito sumàriamente, penetra num setor de considerações da mais alta importância para quem deseja definir-lhe a posição na história da crítica camoniana. Tendo sempre

V. nota 179.

<sup>(203)</sup> (204)

V. nota 72. V. nota 179 nota

V. nota 82.

presente a fragilidade de fundamentos (teóricos e eruditos) e os arbítrios da crítica contemporânea, — sem grande esfôrço demonstra que julgar Camões pelas normas da Poética de Aristóteles, sem distinguir as normas universais, válidas perenemente, das normas particulares, relativas exclusivamente aos poemas que o filósofo tinha no espírito, se não mesmo debaixo dos olhos, era conduzir a crítica do poeta a duas condenáveis consequências: ou se desvirtuavam os fatos, para provar que Camões respeitou rigorosamente tôdas as normas prescrita na Poética (êrro em que incidiam Severim de Faria, Faria e Sousa e João Soares de Brito); ou se atribuiam ao poeta defeitos e deficiências que à luz de uma crítica aristotélica esclarecida, nem eram defeitos, nem eram deficiências, se não que, paradoxalmente, qualidades e excelências do poeta. Era portanto necessário, di-lo Pires de Almeida, examinar Os Lusiadas, no que respeitava às suas naturais faltas, à luz do que de absoluto e de essencial havia na Poética e nos modelos antigos consagrados, nunca à luz do que aí se colhia de particular, e portanto de relativo valor enquanto preceptiva. E a êste propósito não poderia ser mais claro: "Sam dignos de compaixam nam pequena muitos espiritos, excellentes no maes, que com infinito estudo se cansaram em reduzir debaixo de algúa das tres especies da Poetica de Aristoteles, o Poema de Dante, como Mazonio, e o do Ariosto, como foi Benio, parecendolhes que se nam possa chamar Poema, sem ser sogeito a Poetica do Estagirita, como se elle tivesse pensamento de abraçar, e apertar todo o negocio Poetico, somente nas especies, que elle numera, sendo so verdade que puramente faz mençam das que em seu tempo se usaram. A mesma Fortuna correo entre nos o Poema dos Lusiadas de Camões, poes forçosamente (sendo invençam propria do nosso poeta, ha engenhos nam inferiores ao de Mazonio, nem ao de Benio, como he o de Manuel Severim de Faria, e o de Manuel de Faria, e Sousa, e o de Joam Soares de Brito) querem ajustar as regras da Poetica do Filosofo a novidade, com que Camões maes se enobreceo, e eternizou, do que se seguira as pisadas de Homero, e de Virgilio. " (207)

Estou convencido de que aqui já se evidencia o alcance do espíto crítico de Pires de Almeida, diante dos Lusíadas; e de que não se pode exigir muito mais de um crítico da primeira metade do século XVII, de um crítico cuja erudição e cuja preocupação de defesa e ilustração da crítica estão fora de dúvida, e cuja posição independente e esclarecida dentro do aristotelismo fica posta em têrmos, se não completos, (pois que muito ainda se podereia dizer, verdade é que noutra ordem de idéias) pelo menos em termos que creio satisfatòriamente claros.

<sup>(207)</sup> V. Discurso Apologetico..., Ms. 1096-A, fls. 244-244V.

Mas não precipitemos conclusões. Convenhamos em que, se Pires de Almeida se tivesse confinado exclusivamente nas considerações sôbre as causas e sôbre o critério de apuração das deficiências e dos defeitos do poeta, quer dizer, no capitulo dos valores negativos dos *Lusíadas*, não evitaria nossas conclusões sôbre as limitações e o parcialismo de sua atitude perante Camões, o que não impediria lhe reconhecesemos outras qualidades, como as já apontadas. Mas o crítico não era um Zoilo; antes, como desejou, um Aristarco; por isso colocou, como mais alto objetivo de seus trabalhos camonianos, apurar e definir as qualidades supremas do poeta. E aqui ,mesmo que evitemos exageros, é preciso reconhecer que se conduziu com esplêndida segurança, quer nas precauções metodológicas, quer na busca de verdades ainda hoje válidas.

Parte, o crítico seiscentista, do princípio de que era necessário reconnhecer que Camões, como ademais Homero, Virgílio, Ariosto, Tasso, e outros épicos, não são impecáveis, e portanto não são intocáveis. Sôbre todos a crítica tinha-se pronunciado e devia pronunciar-se livremente, pois o seu papel não era tecer encômios e insuflar idolatrias, mas apurar " verdades sem gênero de cmpetência. Apontar em Camões faltas, de caráter particular e de caráter universal no que respeita à poética, era trabalho natural, quando é verdade que se lhe reconheciam, de pronto e sem dúvida, qualidades invulgares; e essas qualidades, tanto quanto as faltas, tinham de ser apuradas ao extremo, à luz dos preceitos universais (não particulares) da Poética de Aristóteles, a fim de que se chegasse a um juizo sôbre o seu coeficiente de valor, afim de se chegasse à conclusão de que nos Lusíadas as qualidades absolutas se sobrelevavam ponderàvelmente a alguas faltas naturais, o que nos havia de conduzir a uma idéia clara do valor do poema nacional. No encalço, finalmente, das qualidades absolutas do poeta,chega o crítico a duas conclusões absolutamente certeiras, e que se podem considerar a sua coroa de louros: a novidade dos Lusíadas em face de todos os poemas épicos antigos e modernos, e a legitimidade da liberdade do talento e do engenho criador do poeta perante a tradição epopéica. Duas grandes qualidades do poeta, que o crítico evidencia sem grande esfôrco, e mostra poderem compreender-se e louvar à luz do aristotelismo, do verdadeiro aristotelismo, muito diferente do servil aristotelismo dos seus antagonistas. E como definição de sua atitude, de seu espírito e de suas idéias críticas perante Os Lusíadas podem-se pôr estas suas palavras: Camões "composhum poema, que nem he Romanço, escrito como os Orlandos, ou Amadis, nem he poema heroico ajustado a Odyssea, e Iliada de Homero, ou Eneida de Virgilio, mas participa de ambos, e entre ambos esta posto na Livraria de Apollo, e Camões sentado no Parnaso, tendo a mão direita Homero, e Virgilio, e a esquerda Ariosto, e Bernardo Tasso; e com razam, porque o seu Poema dos Lusíadas he bellicoso como a Iliada, moral como a Odyssea, abraçando infinitas guerras, e infinitas moralidades: piedoso, e prudente como a Eneida: tem maes

Heroes, que os Orlandos Furioso, e Namorado, que tambem se dizem Poemas heroicos pellos muitos Capitães, e guerreiros valerosos, de que costam: tem façanhas tanto maiores quanto maes verdadeiras: merece maes louvor em nam ter huã só acçam, poes usa de muitas por coveniencia, e por se fazer maes deleitoso, desprezou em parte os preceitos de Aristoteles, os quaes como algus querem sam observações das fermosuras dos Poemas, que se liam em seu tempo, e sam huãs exhortações aos Poetas futuros para que as imitem. Segue na alteza das materias, a Homero, e a Virgilio, em que tudo sam errores, guerras, duellos, e outras accões heroicas, que incitam os homens a illustres emprezas: despreza ao Ariosto, e a Bernardo Tasso na lascivia, isca de maldades, e inflama os animos a feitos de honra. Fez Camões huã nova, e peregrina tea, sua ordidura foi a navagaçam de Vasco da Gama, e sua tecidura as cavalleirosas acções da illustre nacam Portuguesa, e a sua volta entreteceo alguas nascidas de vicio, e muitas de virtudes, paraque se imitasse o bem, e se fugisse do mal levando sempre os olhos no descubrimento dos mares do Oriente. Nesta tea, feita de varios fios, ou para melhor dizer, neste rico panno de Raz, sendo muitas as acções, fez hum lavor uniforme em triunfo dos Portugueses, e vese nelle o que Justo Lipsio disse in pref. Polit. Ut phrygiones e varii coloris filo unum aliquod formant: sic scriptores é mille aliquot particulis inhaerens opus. Ordenou Camões hum painel de viva, deleitosa historia de tudo o que os Portugueses fizeram em Europa, Africa, e Asia, em que o mundo folga de pór os olhos em gloria de Deos, e honra de Portugal: tem nelle avantajado lugar Vasco da Gama, cercado de Reys, Principes, Capitães, e Varóes illustres: tem por perigos, Mares, jardins, ilhas, Longes, e pertos (sic) de climas, com Nimphas, Monstros, Deidades, e muita, e agradavel geographia. E assi formou huã nova idea de Poema heroico, o qual nam se ajusta as regras, e observaçes do Filosofo em tudo, nem de todo se serve das do Romanço (208), mas participa (como dissemos) de ambos, mostrando em seus estremos grande exellencia de hum mixto de novo Poema, que nam conheceo Aristoteles." (209)

### **CONCLUSÃO**

De tudo o que disse, parece-me ter ficado evidenciado que os apologistas de Camões, tomando perante o poeta uma atitude de raízes mais afetivas que intelectuais, não souberam refrear os impulsos da idolatria. E se se empenharam na valorização do poeta, logrando em grande parte o seu objetivo, não chegaram, em que pese o muito que conquistaram de achados críticos, a alcançar o que de novidade e de renova-

 <sup>(208)</sup> Sôbre o romance de cavalaria escreveu Pires de Almeida um pequeno ensaio, Do Romanço, ou Livro de Batalha, e dos Livros de Cavalaria, Mss. 1096-A, fls. 524-529.
 (209) V.Discurso Apologetico..., Mss. 1096-A, 241-242.

ção, conscientemente, opusera Camões à lição dos Antigos. Assim sendo, a ação dos apologistas de Camões, na história da crítica de sua obra, e na história da crítica portuguêsa, vale mais pelo que contribuíu para a formação da consciência de que Camões era um alto valor a reconhecer, a defender e a glorificar, que pelo que trouxe de verdades críticas sôbre o valor do poema, não só do ponto de vista histórico, mas também do ponto de vista estético. Temos de reconhecer que se empenharam numa empreza legítima por todos os motivos, mas nem por isso conseguiram legitimar todos os princípios em que se fundaram, todos os processos críticos de que lançaram mão e tôdas as conclusões a que chegaram.

Posto contra tais apologistas, Pires de Almeida, com o seu racionalismo, com sua erudição, com sua constante preocupação de policiamento da crítica, com uma posição muito liberal dentro do aristotelismo - colocou a interpretação e a avaliação de Camões e dos *Lusíadas* em termos realmente seguros e para a época incontestàvelmente avançados.

É mais do que evidente que as direções críticas que procurou assentar levam a consequências para nós hoje ainda muito mais transcedentes, quer do ponto de vista da problemática poética, quer no que toca ao valor de Camões. Mas concordemos em que mais não se pode exigir de um crítico que caminhava com os primeiros passos da crítica portuquêsa, particularmente da crítica camoniana, há mais de três séculos a progredir, a acumular achados e... a deixar sempre diante de si horizontes a conquistar.

Infelizmente as circunstâncias não permitiram que a obra de Pires de Almeida se imprimisse e percorresse, ao lado das de Severim de Faria, de Faria de Sousa, de Soares de Brito, de João Franco Barreto, a sua via influenciadora. Mas embora só agora a sair do olvido, não creio seja pos sível, daqui por deante, fazer uma história da crítica camoniana sem que se leve em consideração especial todo o trabalho e as conclusões dêsse incompreendido crítico, empenhado na glorificação de seu poeta, mas glorificação à luz de uma crítica imparcial, erudita e exigente de "verdades sem gênero de competência".

APÊNDICE

/fl. 170/ EXAME DE M. P. d'A.
SOBRE O PARTICULAR JUIZO,
QUE FES M. S. de F. dAS PARTES, QUE HA DE TER A EPOPEIA, E
DE COMO LUIS DE CAMÕES AS GUARDAVA
NOS SEUS LUSIADAS. (1)

/fl. 170 v./ MISCELLANEA (2)

Razões porque foi Homero tam celebre, Virgilio tam decã tado, e Camões tã tido em tanta estima.

Ser homero tam celebre em Grecia foi cantar as emprezas dos Gregos; por escrever em tempos rudes, por imitar presentando custumes, e variando estilo, cõ a novidade da introduçam dos Deoses com os homens a modo humano, se bem se considera homens de alto engenho o censuraram, como foram, deixando os Zoilos, e os Aristarcos, Parmenides, Protagoras, Xenofanes, Tolomeo Eupolo, Filostrato, Diam Chrisostomo na hist.., Eratostenes na geografia, Iustino na theologia, e outros muitos, e se Aristoteles na Poetica lhe concedeo a palma, foi por se mostrar contrario em parecer a seu mestre Platam, ou por deixar levar do aplauso vulgar, e favorecer á gloria dos gregos, ou porque realmente, no pertencente a imitaçam que elle totalmente teve por propria do Poeta, e nas muitas galas, fermosuras poeticas, nam ter igoal atee aquelle secolo porque no tratar de cobrir, e deminuir seus erros mostrou claramente nã o ter em tudo por perfeito, poes peca /fl. 171/ talvez contra o Verisimil, e em particular cantasse

<sup>(1)</sup> Na transcrição do manuscrito adotei as seguintes normas: indicar com... palavras ilegíveis; pôr entre [] o que julgo poder acrescentar para clareza do texto, bem como a numeração das fôlhas, feita recentemente pelo Pd. Carlos da Silva Tarouca, S. J., um dos últimos conservadores da biblioteca da Casa de Cadaval, em Muge; indicar com (?) palavras cuja leitura julgo duvidosa; pôr entre ( ) passagens, no início das fôlhas, que repetem o que está no fim da fôlha anterior; (sic) para erros ou grafias fora do comum, que correm por conta do autor. Incorporei ao texto tôdas as notas marginais cuja incorporação indica o Autor. Passei para rodapé, com a indicação N. A., as notas marginais que se não ligam lògicamente ao texto. Respeitei a ortografia, a pontuação e as abreviaturas do Autor. Transcrevi passagens riscadas tôdas as vêzes que me pareceu não estarem totalmente anuladas, mas assinaladas para ulterior modificação, e que me pareceram importantes para o estudo da evolução das idéias do Autor. Indiquei a numeração atual, feita pelo Pd. Carlos da Silva Tarouca, mas lembro que está clara no Mss. a numeração feita pelo Autor, de fls, 1 a 69. Para identificação de todos os autores citados por Pires de Almeida, no texto e nas notas, V. Indice de Autores e Obras. Impossibilidades tipográficas obrigaram-me às seguintes alterações: quando aparece "q" e "n" com til, reproduzo-os com apóstrofo, sinal de abreviatura também usado pelo A. No caso de "u" e "e" com til represento a nasalação com "m" ou "n", ou nasalo quando possível, a vogal que está ao lado.

alguas cousas de Achilles, e muitos dos mesmos Deoses incrediveis, e esteris (sic) de honestidade, e decoro.

Causa porque Virgi lio foi tam estimado

Quasi levou o mesmo caminho Virgilio, porque adquirio, e alcançou aplauso, assi por cantar as gradezas dos Romanos, que se originara de Eneas, como por vencer com sua musa a Livio, Andronico, Ennio, Lucrecio, Catullo, e todos os maes que floreceram, e frutificara em poesia epopeica.

Nam careceo porem de censores, porque huns dissera que carecia de engenho, e de invençam, e que furtura a Fabula de Homero, Lisandro, e Apollonio, e que chegara a mendigar de Ennio, e de Lucrecio os conceitos, e as palavras; e que nam guardara em todo o decoro aos Deoses, canta de Venus, de Juppiter, de Eolo, de Juno, e de Jugurta acções indignas. Outros que nam observou arte, nem industria no tecer a fabula, ou acçam de seu poema, por unir em hum corpo duas fabulas principaes, por que (sic) os errores, e longas viajes (sic) de Eneas pediam hum poema, poes representava hum novo Ulisses, e outro po /fl. 171v./ (e outro po) ema as guerras, poes nella (sic) se imitavam os feitos de Aquilles, e dos gregos no cerco de Troya.

Motivos de Camões ser tam gabado

O mesmo se pode dizer do nosso Camões, porque os mesmos passos. seguio a gloria de seu nome, e assi a causa de ser tam decantado he escrever em tempo nam tam polido, nem tam culto, como o presente, eoccupar muito d'antemam (o q' he de grande momento em todas as cousas) o primeiro lugar, e celebrar os grandes feitos, e as estremadas empresas dos Portugueses, e imitar custumes com introduçam de homens, e deoses, e ser sem comparaçam muito maes excellente que todos os que antes delle poetaram em Portugal, o que na tira encorrer em todos osdefeitos que em Homero, e em Virgilio se notaram, carecendo de arte, e de industria, valerse no tecer a fabula de Virgilio, e nam formar idea de perfeito principe, nam guardar decoro e na ser sua vea bem limada, verisimil, e iudicioza, mas estranha, licencioza, e ordinariamente popular, e humilde, e cousas semelhantes. Confessamos em Camões grandenatural, e grande engenho, mediocre doutrina, e devesse lhe louvar por imitar com imitaçam pr.º que seus naturaes, e espalhar em seu poema lumes, e cores de rhetorica, e deveselhe escusar por culpa da idade, e douso. atee qui Paulo Benio na Introd. a Jerusalem de Tasso f. l. 78 (3).

<sup>(3)</sup> Terminam aqui as consideraçes introdutórias do A., em parte apoiadas em Paulo Beni, Introdução à Jerusalém Libertada, de Tasso. A nota final do A., trechos riscados ex certas características materiais do Mss. deixam claro que se trata de um borrão de trabbalho que não chegou a ter redação definitiva.

# /fl. 172/ OPPOSIÇAM AO DISCURSO DA VIDA DE LUIS DE CAMÕES TOCANTE AO JUIZO DAS PARTES DA EPOPEYA, E DA OBSERVAÇÃ D'ELLAS NO MESMO CAMÕES.

Assi como as obras divinas se devem admirar com reverencia, e humildade, assi as humanas tem (sic) sempre alguma imperfeiçam, e por isso no julgallas convem primeiro apurar sua qualidade O entronizarse tanto que se nam contradiga a algum escritor, por grande que seja, e dizer como os discipulos de Pitagoras, ipse dixit, he sinal certo de pobreza de entendimento. Platam nam somte, se oppós a grande numero de filosofos, mas a Homero, de quem aprendeu muitas cousas. Aristoteles, nam como invejozo, nem ingrato, mas como verdadeiro filosofo, contrariou a seus mestres, Plata e Socrates, ensinado a verdade, e refutando as opiniões, que em si a nam tinham, e sendolhe estranhado respondeu, Amicus Plato, amicus Socrates magis (4) /fl. 172v./ (magis); amica veritas. E certo quem dissesse que o contrariar em abonaçã da verdade nam conviesse aos studiosos (sic) de todas as artes, seria menos que de juizo limitado. Nam se me tenha por temeridade, e maledicencia opporme ao douto escritor da vida de Camões, com quem aqui o havemos, porque o fim deste presente estudo livremente tira a arguir duvidas, discutir materias, para se virem a apurar verdades sem genero de competencia; se por minha insufficiencia nã acertar em merce peço perdam, e em justiça evidencia de meu erro. Mas se com exemplos, authoridades, e razões, sayr com meu intento, purificando suas escrituras, parece merecer galardam, e louvor, e nam nome de temerario, nem de maldizente. O discursar sobre as sciencias he franqueza universal, o dizer verdade he obrigaçam de todos, o errar he de homens; e assi nam fallo com soberba, nem com emolaçam, invejo a gloria dos senhores, que deram motivo a tirar a limpo este papel /fl. 173/ (este papel) (conheça o mundo a fraqueza de meu engenho, e no mesmo tempo a integridade de meu animo, e a singeleza de meu intento) e assi havendo quem me mostre melhor caminho retratarmehei seguindo as opiniões maes seguras (5). E deixando de-

<sup>(4)</sup> Um entre muitos outros trechos riscados pelo A.; e êste trecho foi anulado porque aproveitado noutro trabalho, escrito em seguida: Discurso Apologetico (1096-A, fls. 237-261). Neste trabalho Pires de Almeida modifica mais de uma idéia exposta na presente peça; V. a propósito nota 21.
(5) Outro trecho riscado pelo A.

fensões, e vindo ao proposito, sentidissimo me acho, vendo espalharse por toda espanha (sic) em materia de Poesia se me nã engamno huma doutrina tã pouco certa, e directamente contra Aristoteles, e que aja (sic) quem della faça caso, o que pode vir a ser de infinito damno aos engenhos espanhoes, que tem (sic) pouca noticia da Poetica, e ja pode ser tenha damnificado a alguns, a cujas mãos chegarem estes Commentarios, este particular juizo das partes, que ha de ter a epopeia, e como Luis de Camões as guardou todas nos seus Lusiadas, e para que se apague este fogo, e se nam levante outra religiam de hereticos poetas, (6) ja que anda em cãpo dos Cultos, nos obrigou a tomar a penna na mão, e escrever /fl. 173v./ com ella o mesmo discurso, a quem nos oppomos e juntamente com elle nosso parecer.

Fol. 106. Discurso (7)

O poema heroico, a que os gregos chamam Epico, tem sinco (sic) parte essenciaes (o que parece se reduzem todas as maes) que sam ser imitaçam de huma acçam ,heroica, honesta, Util, e deleitoza. O ser huma só accam he cousa tam importante, que no poema Epico se tem por sua sustancia, como se vee de toda a arte Poetica /,/ quem dis Poetica, dis Arte Poetica de Aristoteles, e fundase este preceito na razam natural da imitaçam e pintura, que mostra nam se poderem imitar duas acções juntamente, e esta he a differenca que ha entre o Poeta heroico, e o historiador, porg'o historiador escreve a narraçam das cousas, como aconteceram succesivamente, mas o Poeta escolhe huma só accam de hum Heroe, e essa refere nam puntualmente como foi, mas como convinha ser, ornando a narraçam com varios episodios, que sam digressões de fabulas, acotecimentos, e enredos com que com suavidade persuada aos que o lerem, e ouvirem, Oportet, igitur, dis Aristoteles, quemamodum in aliis /fl. 174/ (in aliis) imitaticibus, una imitatio unius est, sic, et Fabulan, quia actionis imitatio, est uniusq esse, et huius totius. E noutra parte, Fabula quidem est una, non quamadmodum nonnulli arbitrantur, si circa unum fuerit; multa enim, et infinita genere contingunt, ex quibus nonnullis nihil est unum; sic autem, et actiones unius multae sunt, ex quibus una multa sit actio; quare omnes videntur peccare quicumque Poetarum Heracleidem, et Theseidem, et huiuscemodi poema fecerunt, putant enim, quia unus erat Hercules, unam et Fabulam esse aportere. Homerus autem quemadmodum et caeteris rebus antecellit, et hoc videtur pulchre vidisse, sive propter artem, sive propter naturam; Odysseam enim faciens non complexus est carmine illo omnia quaecumque illi contigere etc. Verum circa unam actionem, qualem dicimus Odisseam masit, eodem pacto et Iliadem. O mesmo resolve Horacio na Poetica dizendo

Denique sit quod vis simplex duntaxat et unum.

 <sup>(6)</sup> Outro trecho riscado pelo A.
 (7) Pires de Almeida indica (quase escusava lembrar) a paginação e transcreve o texto da 1.ª edição dos Discursos Varios Políticos, Évora, 1624. Titubeou entre designar o texto de Severim de Faria Discurso ou Texto; optou pela primeira forma.

## Exame (8)

O Poema heroico, a que os gregos chamam Epico.

Os Gregos foram felicissimos no formar palavras, e tu /fl. 174v/ (e tudo) o que podiam dizer com huma o faziam por escusar circumfrasis, e assim nam disseram Poema Epico, mas Epopeia, ou Epopeya, ou Epopea: formaram a (sic) de Epos e Pico, Pico, I, [isto é] faço Epos, I, verso exametro (sic), Epopeia composiçam de versos exametros, I, de versos formados de sinco (sic) pees dactilos, e de hum espondeo ou Trocheo. Patro. decad. disp. L. 1. f. 96 (9)

Muitos na exposiçam da Poetica de Aristoteles dizem Poema Epico, mas fallam como latinos, e nam como gregos, e quando os latinos fallam, a usança grega, dizem Epopeia. Não andaram de todo mal os latinos em dizer Poema Heroico por em seu tempo terem aos homens famozos por Heroes, I, /i.e./ por filhos de alguma sua deidade; nos (sic) porem que nam temos Heroes, nam demos ainda o nome do Poema, que trata narrativamente da gente illustre; chamemos lhe logo, Epopeia, e nam poema Epico, nem Heroico, visto o nosso endecassilabo ter semelhança com o exametro, e celebramos nelle acções nobres; e ja Lopo da Veiga deu noticia, e pós (sic) em practica o nome Epopeya no titulo da sua Hierusalem.

fl. 175/ O Poema heroico tem sinco partes essenciaes etc. (10). Nam he nada segura semelhante anomeaçã das partes, porque quem dis acçam heroica, I, acçã de pessoas illustres, dis acçam grande, affamada, notavel, cavalheirosa, e consecutivamente honesta. Dizer que a Epopeia tem por parte ser Util, e deleitoza, nam mostra nada de novo (11), porque a Utilidade, ou o Deleite, ou o Deleite, e Utilidade juntamente he proprio em comum de todo o poema seja Lyrico, Comico, Tragico, ou Epopeico, e assi nam incluem taes partes em si differença alguma, a qual era necessaria de per si em cada huma dellas. Aristoteles na sua Poetica quando ensina que partes deve ter a Fabula, (falla da Fabula da Tragedia) I, a Constituiçam das cousas, dis que as partes de essencia no poema sam Fabula, Custume, Sentença, e Lingoagem, estas ficam debaixo do Noo, e da Soltura ou por outro modo debaixo do Principio, Meyo, e Fim, ou tambem da Narraçã, que abraça tudo, e nestas partes se enclue a essencia do Poema, e nã em outras. Dis maes que as essenciaes, ou qualitativas sam Fabula, Custume, Sentença, e lingoagem. E quando trata da Epopeya remette esta divisam sobredita da Narrativa etc. De Narrativa autem, et in metro imitatione opor /fl. 175v./ (opor) tet fabulas constituere quemadmodum Dramaticus, in Tragediis, et circa unam actionem totam, et perfectam,

<sup>(8)</sup> Pires de Almeida titubeou entre designar suas respostas Opposiçam ou Exame; optou pela segunda forma. De "I" em ciante

em ciante, trecho assinalado por um risco à margem, possívelmente para ulterior exame.

o Essencial de todo o Poema he ser verdadeira imitaçam. (N. A.)

do fim adiante f. 18 vers. e f 42. (N. A.) Entenda-se: Do fim, ou sôbre o fim da epopéia, veja-se adiante, fl. 18 e fl. 42 (respectivamente 187V e 210 da numeração

habentem principium, et medium, et finem etc. E deste lugar a meu ver havia de tirar o escritor da vida de Camões a doutrina, que intentou ensinar, e consecutivamente fazer mençam do que contem a Discusã da Fabula Tragica, como fes no mesmo proposito Aristoteles. As cousas que chama partes essenciaes, se foram justas, e verdadeiras teriam nome de propiedades, e condições da Fabula: mas Condições, e propiedades, por dizer de Aristoteles sam na Fabula Tragica, ser toda; ter conveniente grandeza, ser huma, ser possivel, nam ser episodica, ser admiravel, ser composta, e nam simples, e ultimamente ser Pathetica, I, alteradora, ou perturbadora, e na Fabula Epopeica sam alem d'estas ser Dramatica, I, representativa, ser varia, ser alegre, e se isto se advertira na particula Admiravel se virã incluidas todas as partes, a que chama essenciaes sendo só condições da Fabula.

O ser huma só acçam etc. A doutrina /fl. 176/ (A doutrina) de Aristoteles, de que neste lugar se usa, he puramente da Tragedia, devendo o ser do proprio discurso da Epopeia do mesmo Aristoteles, em que dis que a Epopeia he imitaçam narrativa em verso, de huma acçam, que seja toda, e com quem se nam parecem as historias, Nec similes esse historias consuetas, in quibus necesse est non unius actionis efficere expositionem, sed unius temporis quaecumque in eo evenerunt, circa unum, vel plures, quorum unumquodque ut sors tulit ,alterum respicit. Quemadmodum enim secundum eadem tempora et in Salamine facta est navalis pugna, et in Sicilia Cartaginensium pugna, nequaquam ad eundem tendentes finem. Sic et in temporibus consequentibus aliquando fit alterum cum altero, ex quibus non est unus finis; ac ferme id faciunt poetarum multi. Quam obram ut jam dicebamus, et in hac parte divinus apparere Homerus praeter caeteros potest, et quia neque bellum, quanvis habens principium, et finem, aggressus est versibus totum describere: valde enim magnum, et quod non facile conspici po /fl. 176v./ (po) terat, evasurum erat; vel magnitudine se ... habens inter textum vanitate: nunc autem cum abstulisset unam partem, episodiis usus est ipsorum multis, ut navium catalogo, et aliis episodiis, quibus distinguit pæsim. Alii vero circa unum canunt, et circa unum tempus, et unam actionem multarum partium, ut qui Cyprica fecit, et parvam Iliadem. Se assi o fizera o nosso author escusava nos destas regras. Nam obstante dizerse que Aristoteles no lugar reprovado exemplifica com a Odyssea, que he epopeia grega, e que assi foi acerto, porque o filosofo trata alli ex professo da Tragedia, e em seu discurso usa tambem. algumas vezes de exemplos lyricos; o que foi por exemplificar com o que maes lhe vinha a penna ou para melhor, com o que era maes fermoso: fas nos asaber que a unica acçã, que o Poeta escolhe, a refere nã puntualmente como foi, maes como convinha ser. O que se deve entender quando careça das circunstancia /s/ necessarias pa. perfeitamte. formar fabula, porque succedendo tellas, não convem usar de alteraçam. O mudar, ou contar de outro modo a acçam, I, alguma sua circunstancia, he pa. maes admiraçã, e pa. maior verisemelhança: mas se apropria acçam tem

estas duas cousas, de que serve nam a narrar puntualmte. O officio dos episodios nam he persuadir com suavidade, como no discurso se da a entender, mas he variar, enriquecer, fazer corpulenta a Fabula, e cousas semelhates. E de maes d'isto no lugar sobredito cometeo Aristoteles (perdoe tam grade varam, e valha sempre a verdade) por voto de Castelvetro hum erro de memoria, dizendo no exemplo do nosso escritor, despoes das palavras, que ja apontamos, Odysseam enim faciens non descripsit omnia, quaecumque ipsi /fl. 177/ (ipsi) contigerunt, Ut eum accepisse vulnus in Parnasso: (12) sendo assi que Homero no Livro 19 da Odyssea conta de que maneira caçando Ulisses no monte Parnasso o ferira hum javali, de que lhe ficou o sinal, por donde o reconheceo a velha Euriclea. sua ama: e alem d'isto nos livros seguintes faz mençam com maes brevidade da mesma ferida. Noto que quando exemplificou a doutrina da epopeia o fes com a Iliada, e porque no exemplo da Tragedia tinha tocado brevissimamente o mesmo dizendo, Eodem pacto et Iliadem, aqui acrescenta lembrandose do ja dito, Ut jam dicebamus, porem nam ouve (sic) aqui erro de memoria, porque ensinando que o escritor de Epopeia nam devia nunca de contar todas as cousas, que sucederam a hum varam, dis que Homero foi neste particular, divino na Iliada, porque Neque /fl. 177v./ (neque) bellum, quamvis habens, principium, et finem, aggressus est versibus totum describere: valde enim etc. e nam se quis lembrar da Odyssea. Do que parece ficar claro nam ser de proveito o exemplo da Odyssea em doutrina Tragica, nem no nosso escritor exemplo de doutrina Tragica em material Epopeica, e que se Aristoteles cometeo erro de memoria, nam o devia ter quem tantos annos, despoes delle escreveo, sendolhe ja notado o tal defeito. (14).

#### Fol. 107. Discurso.

Por faltarem neste essencial fundamento de huma só acçam Ovidio, Silio Italico, e Lucano, se nam tem (sic) por poetas heroicos, e entre os modernos cahio tambem neste defeito Ludovido Ariosto, que no seu Orlando (15) seguio, e propoz tam multiplicadas acções cousa tanto contra os preceitos da Arte, o que verdadeiramente he muito de sentir em tam florido, e ornado Poema, como o de Ariosto, hum dos mais engenhozos, e abundantes entendimentos que atee seu tempo ouve (sic),

Sam heroicos mas defeituozos (N.A.). (15)

Pires de Almeida cita a Poetica de Aristóteles ora na tradução latina de Castelvetro, ora na de Riccobono (V. fl. 199v.), ora na de Heinsio (V. fl. 227); só uns dez (12) anos mais tarde traduzirá e comentará a mesma Poética, servindo-se da tradução de Heinsio. Sôbre as citadas traduções V. Índice de Autores e Obras.

Sim conta, mas he por boca do Poeta, e fica sendo fora da acçam, e por isso Rico-bono disse que era Per accidens na citada Poetica, e o mesmo Castelvetro escusa a Aristoteles no mesmo lugar q' he fl. (N. A.) P. A. deixou de fazer a citação do número da fl. da tradução comentada de Castelvetro; mais uma prova, entre muitas, de que o trabalho ficou no primeiro borrão. Do fim da fl. 176 V: e de mæes d'isto ..., até aqui, outro trecho assinalado com traço

marginal.

porque por errar nesta acçam, nam tomou a palma a muitos dos antigos, e modernos, e se propuzera, e seguira perfeitamente o furor de Orlando, que elle fes acçam secundaria, ainda que tivera desculpa, mas propondo tantas acções, como sam, Le donne.

/fl. 178/ Le donne, i cavalier, l'arme, gli amori, Le cortesie, l'audaci imprese io canto etc.

Errou muito, assim em as multiplicar, como em as propor primeiras; es e o que disse por acçam secundaria de Orlando

Diró d'Orlando in un medesmo tratto Cosa no detta in prosa, mai ne in rima, Che per amor venne in furore, et matto Huomo che si saggio era stimatto prima, etc.

o propuzera por primeira, podera defenderse, e foram entam menos, e-maes curtos os episodios, que por razam das acções multiplicadas accumulou, com que o Poema ficara maes proporcionado, e fermozo: ainda que sempre lhe faltara o principal, que he a qualidade da acçam, poespor ser furia nascida de causa tam indigna, como os amores de Angelica, nam deve ser imitada. Tanto perdem ainda os engenhos faltos de arte, havendo, como disse Horacio, de sogeitar a fertilidade do engenho aospreceitos d'ella.

Ego nec studium sine divite vena, Nec rude quid prosit video ingenium: alterius sic Altera poscit opem res, et conjurat amice, etc. (16)

Exame.

Refuta o nosso escritor a quatro Poe /fl. 178v./ (Poe)tas, tres latinos, e hum italiano, querendo que nenhum delles acertasse com a unidade deacçam, e que como taes nam mereçam ter logar entre os Epopeicos. Quanto aos latinos nam corrobora seu dito com authoridade alguma, nem mesmo com razam; e quanto ao italiano intenta largamente provar name merecer estar na lista dos Epopeicos: pezemos seu parecer, o qual temos por seguro no pertinente a Ovidio, duvidozo no tocante a Silio Italico, e Lucano, e falso em quanto ao Ariosto, e antes que venhamos a sua de-

<sup>(16)</sup> Camões incorreo na falta da arte, Ariosto teve arte, e natureza. De Necessitate artis. Pont. [Pontano] inst. Poet. cap. 3. Arte perfeita val maes pa. poetar bem que ar nã perfeita, o maes que pode, e a razam Castelvetro na Poet. f. 69. e a arte na hedifferente de irã. Castel. uts' [ut supra] f. 69. Tasso poetou maes por arte, que por irã. Poly. f. 26. Arist. parece duvidar se Homero poetou maes por arte, que por irã, ou as vessas. Castel. [Castevetro] verbo Homero Divino nat. o de Camões e o dire Gabriel Pereira. Arte nenhua se acha em ambos. (N. A.)

fensã he de saber que nam he o fundamento essencial da epopeia o serde huma só acçam, se bem se considera o filosofo; a Fabula da Tragedia, e da Comedia de necessidade deve ter huma acçam de huma pessoa, ou dependendo huma da outra: a fabula da Epopeia deve ter huma acçam de huma pessoa, nam de necessidade, mas por demostraçam de excellencia de engenho: da qual havendo quem a nam tenha em conta, ou quem nam tenha para si poder chegarlhe, medindo justamie, /fl, 179/ (justamente) o cabedal de suas forças podera constituir a Fabula de muitas acções de huma pessoa, ou muitas acções de muitas pessoas, mas contentarseha tambem de menor louvor, deixando a singularidade da gloria, aquem sabe com a singularidade de huma acçam de huma pessoa singular ordenar huma fabula perfeita. Logo em todo o rigor nam he fundamento essencial da epopeia constar de huma só acçam. Homero assi na Iliada, como na Odyssea, de persi tem somente por argumento huma singular acçam, e por isso sem controversia foi principe dos epopeicos gregos. Virgilio tem na sua Eneada duas acções e nem por isso deixa de ser divino entre os criticos latinos: mal se colhe logo em rigor que o essencial fundamento da epopeia seja a singularidade da acçã. Mas porque o nosso escritor me nam venha com objençam dizendo que levanto falso testemunho a Virgilio atribuindo á sua Eneada duas acções, mostrallas hei na Scena do mundo. Homero em duas Epopeias pos distintamente guerras, e infortunios; Virgilio incluiu ambas estas cousas em huma, como ja em seu tempo mostrou hum poeta.

Maeonium quisquis Romanus nescit Homerum, /fl. 179v./ Me legat, et lectum credat utrumque sibi Illius immensos miratur Graecia campos, At minor est nobis, sed bene cultus ager.

Usemos de maes clareza: Virgilio na sua Eneada imitou a Odyssea, representando os errores de Eneas, e a Iliada ajuntando a guerra, e a batalha, com que desbaratou a Turno. E na verdade da proposiçam do mesmo poeta se tira claramente serem duas acções, nam obstante propor Virgilio cantar nam só as armas, com que Eneas a imitaçam de Aquilles alcançou grandes vitorias, mas a graves calamidades, que, a modo de Ulisses, padeceo Eneas perigrinando muitos annos. Despoes de Virgilio ter invocado a musa a que lhe mostre as causas dos trabalhos, e fadigas do seu Eneas, e declarando nos primeiros seis livros os seus trabalhos, e tendoo finalmente posto nas prayas do Lacio logo no setimo livro com nova proposiçam, e invocaçam se prepara a cantar as armas dizendo

Nunc age qui reges Erato, quae tempora rerum, Quae (sic) Latio antiquo fuerit status, advena classem Cum primum Ausoniis exercitus appulit oris, Expediam, et primo memorabo exordia pugnae, /fl. 180/ Tu vatem, tu Diva mone, dicam horrida bella, Dicam acies, actosq' animis in funera Reges Tyrrenamq'manum, Totamq'sub arma coactam Hesperiam: maior rerum mihi nascitur ordo: Maius opus moveo.

Donde mostra claramente propór cantar nova acçam: de modo que nos seis ultimos livros imita a Iliada, e nos primeiros seis a Odyssea. Nam tiram a estas cousas ser a Eneada rainha das Epopeias latinas; defeito he logo em rigor affirmar que o fundamento essencial da Epopeia he constar de unica acçam. Passemos ao juizo dos poetas citados. (17)

Ovidio nam ha para que o lançar fora do numero dos escritores de Epopeia, porque nunca se escreveo em suas lista (sic) (posto que o verso, e parte das acções o mereçam). O livro de suas transformações he huma massa de differentes materias, de que resultam differentes acções, feitas por diversas pessoas, em muito differentes lugares, e em muy differentes tempos, dirigidas á variedades de fins, e o que Parthenio, Theodoro, Callisthenes, poetas gregos compreenderam em muitos tomos, abraçou elle em hum só, e assi nam tem quasi apparencia de Epopeia, mas he hist. fabuloza, como tem Viperano /:/ Quod si qui nobis obiiciant Ovidii exemplum, qui librum, quem Metamorfoseon inscripsit, a mundi origine incepit, rerum ac temporum ordinem historicorum more secutus, Sciant eo in opere Ovidium inter epicos non haberi: sed mea sententia debere inter historicos fabulosos annumerari. Viperano L. 2. Poet. c. 6.

Silio Italico tem unidade de acçam, e assi nam devia ser regeitado; e se /fl. 180v./ (e se) he da opiniam, dos que tem para si comprender muitas acções de varios capitães dos Romanos como apparentemente mostram estes seus versos

Muneris hic vestri labor est, modo dannia /Daunia/ regna, Aeneadum, modo Sicanios (sic) accedere portus, Aut Macedum (sic) lustrare domos, et Achaica rura, Aut vaga Sardoo vestigia cingere (sic) fluctu, Vel Tyriae quondam regnata mapalia genti, Extremunque diem, et terrarum invisere metas. Sic poscit sparsus (sic) Mavors agitatus in oris.

Em cuja exposiçam dis Pedro Marto (?), Enumerat ea, circa quae Musa debuit jam versari, ut possit canere, scilicet bellum Siculum, Appulum, Macedonicum, Sardorum, Achaicum, Hispanum, et postremo Lybicum. Saiba, que ainda que este poeta narra varias guerra, que se fizeram em differentes lugares, parece com tudo, que todos recebam a unidade da Se-

<sup>(17)</sup> Do meio da fl. 179: Mas porque o nosso escritor..., até aqui, trecho assinalado com traço marginal.

gunda Guerra Cartaginense. E (como doutamente escreve o Infarinato da Crusca) a variedade dos lugares só nam tem força de variar as acções, porque dis elle, Começase em Ithaca a Odyssea, vai vagando por todo o mundo, no fim tornase á Ithaca: o que maes he obram se em diversos lugares por diversas pessoas diversas cousas em hum tempo. Começamse em Sicilia as acções da Enea /fl. 181/ (da Enea) da, acaba vezinha ao lugar, donde despoes se edificou Roma: e sam epopeia a Odyssea de huma acçam, a Eneada de duas. Negamos logo que Silio Italico deixa de ser escritor de epopeia, antes affirmamos que o seja: e que nam falta no fundamento de ter huma so acçã.

Lucano acertou no essencial da materia, que he historia, e na unidade da acçam, poes he huma guerra, e assi injustamente se lança fora dos epopeicos, pella razam dada. Escaligero lib. 4 (?) Poet. c. 2. duvidando se era Lucano Poeta, se responde affirmativamente, e zomba dos gramaticos que o nam tem por tal; An Lucanus sit poeta; sane est. Nugantur enim more suo grammatici, cum obiiciunt illum historiam conscripsisse. Principio, fac historiam moram; oportet eum a Livio differre, differt autem versu, hoc veró poeta est: Deinde quis nescit ex omnibus epicis poetis hostoriam esse pro argomento (sic) quam illi aut adumbratam, au illustratam, certe alia facie cum ostendunt, ex historia conficiunt poema. Nam quid aliud Homerus ? quid Tragicis ipsis faciemus ? Sic multa /fl. 181v./ (multa) Lucano ficta: Patriae imago, quae sese offerat Caesari: exutam ab inferis animam: atque alia Falia. E no livro terceiro C.CXVI. c. 96 o louva tambem de principiar seu poema justamente, por que ensinando que se há de começar a Epopeia de cousa illustre, propria, e chegada a acçam, ajunta logo, Quod a Lucano observatum fuit, qui bellum civile scriptores statim apponit Cesarem ad Rubiconis transitum, unde hostis a Senatu judicatur, bellum facere coactus fuerit. E nam se me contradiga com dizer que Lucano nam tem unidade de acçam, por que o mesmo Escaligero o dis, tacitamente, dizendo no primeiro lugar, Historiam, e no Segundo, Bellum civile, no numero singular. diga logo que nam teve singularidade de acçam, poes lhe dá tam grande Critico, nam perdoando a tantos, sinal he que achou nelle virtudes pa. isso. Contra nos temos a Tasso. Disc. her. f. 62. Nota a Nores Disc. f. Repl. 39. ate 40. (18). Vicios ha em Silio Italico, e em Lucano por onde deixam de ser perfeitos escritores de Epopeia, mas nam sam o faltarem no fundamento de /fl. 182/ (de) huma só acçam, dizemos isto porque se nam tomem por idea de perfeita epopeia.

Ariosto he famozo poeta Epopeico, e como tal o defende a Academia da Crusca em Italia. E nam obsta dizerse que na proposiçam tem acções

<sup>(18)</sup> Michel de Montaigne em Les Essais L. 2. c. 10. f. 311 tambem amo (sic) a Lucano e o Ieo, cõ boa vontade, nem tanto por seu estilo, quanto por seu valor proprio, e pella verdade de suas opiniões, e juizos. (N.A.) Verei Cascales nas cartas Philologicas fl., 152. em que mostra nam ser Luccano Poeta. Modera isto Carlos Sigonio Verei Polyant. f. 23. e prova serem Silio, e Lucano Poetas mas nã excellentes lirico (sic). (N. A.)

multiplicadas, porque usou da figura que descreve o todo com o numero das partes, e quis dizer

Le donne, i cavallier, l'armi, gli amori Le cortesie, l'audaci imprese io canto etc.

Eu canto as armas, que succederam na tal acçam, e porque as cousas se sabem, e as obras cavalleirosas acompanham principalmente as armas. e a Amor, por isso começou de tal modo, e assi he pouco seguro dizer que propoem maes de huma acçam, e esta nam he nascida da furia dos amores de Angelica, porque nasce sem controversia de feito cavalleirozo, poes he a guerra (de quando os Mouros passaram de Africa a França) de Agramante contra Carlos, e na proposiçam se vee claramente, poes nella se rascunha o tempo, e o lugar da tal guerra, a que se ajuntavam os amores, as cortesias, e as emprezas atrevidas; e se a isto se advertira, nam se tomarã as cousas as vessas (sic), fazendo acçam primaria /fl. 182v./ (acçam primaria) Damas, armas, Amor etc, e segundaria (sic) a furia de Amor de Orlando, nam tocando no principal que era a guerra, mas só no acessorio que sam os episodios; que a guerra seja a acçam desta Epopeia se colhe de sua execuçam, e nella se vee cantada de proposito, e com tal apparato, e arte, que a leva ao cabo por meyos devidos, livrando a Paris, e desbaratando os inimigos, e de maes d'isto as mesmas armas, os amores, as cortesias, e as emprezas atrevidas parecem no progresso derivaremse da tal guerra, e quasi todos os mesmos cavalleiros, com parte tambem das damas, sairem de algum dos dous Campos. No pro., e no segundo canto esta Carlos cercado em Paris pella rota recebida de Agramante, e o mesmo Carlos manda Reinaldo a pedir socorro a Bretanha: no oitavo ajunta suas gentes: no decimo fas mostra: no decimo sexto chega a Paris, e desbarata o inimigo: no vigesimo setimo rompese o exercito de Carlos, e retirase a Paris segunda vez: no trigessimo primo he desbaratado, e vencido Agra- /fl. 183/ (Agra) mante: no trigesimo setimo Agramate se retira a Africa; no quadragesimo primo despoes da destruiçam de Biserta, e do reyno, he morto. E dado caso, e nam concedido, que a materia de Orlando Furioso fosse da furia do Amor nam era por isso indigna de ser imitada, porque as cousas convenientes a Epopeia sam as fermosissimas, e Amor he fermosissimo, de opiniam de Phaedro em Platam, e he paixam propria de Heroes, I, de senhores de alto sangue. Aquilles na Iliada bem (19) mostra o amor de Briseida, e de Criseida; e a Iliada nasceo do amor de Hélena; a Eneida bem se illustra com o amor de Dido: bem se concede logo que possa ser a materia da Epopeia de Amor, como he o amor de Leandro, e Hero, cantado por Museo: e de Jasam, e Medea ,por Apollonio: o de Alexandre, e Helena, por Collaso Thebano; o de Theagenes, e Cariclea, por Heliodoro: o de Leucipe, e Clitofonte, por Aquilles Tacio; o de Pyramo, e

<sup>(19)</sup> Materia de Amor. (N. A.)

Tisbe, por Bernardo Tasso, o de Adonis, e Venus por Marino: o de Persiles, e Segismundo por Cervantes; o de Argenis, e Poliarco, por Barclaio.

Discurso, f. 103.

Este preceito de seguir huma só acçam guardou excellentemente o nosso Poeta propondo o descobrimento da India, o qual fez Don Vasco da Gama com seus soldados, como se vee do Discurso do /fl. 183v./ (do Discurso do) Poema, que começa navegando Vasco da Gama junto a Moçambique, e acaba quando o mesmo Capitam entrou em Lisboa. Porem na proposiçam, e titulo (como esta obra era de outros segundos Argonautas) seguiu a Apollonio Rhodio, a quem se dá o primiero lugar entre os gregos, despoes de Homero, o qual intitulou o seu poema, dos Argonautas, e na proposiçam nam nomeou a Jasam Capitam da Jornada se nam a todos os que cometeram aquela empreza, e assim começa

A te principium ó Phoebe, priscorum laudes virorum

Memorabo, qui Ponti per os, et petras

Cyaneas, regis mandato Peliae,

Aureum ad vellus probre instructam transtris impulerunt Argo.

Despoes desta primeira acçam tocou tambem Luis de Camões alguns dos principaes episodios do poema, o que por ser despoes da principal acçam proposta, nam he defeito, segundo se vee em Homero, e Virgilio, que tambem propuseram estas acções segundarias, como julgará facilmente quem bem os considerar. (20)

Exame.

Defende o nosso Author a Camões, e quer- que fizesse excellentissima eleiçam para formar huma Epopeia perfeita de huma só acçam, e que tal seja a dos Lusiadas /;/ quer tambem que sua proposiçam seja inculpavel, e exemplifi- /fl. 184/ (exemplifi) case com a proposiçam de Apollonio, a quem venera por grande poeta, e ultimamente quer que a mesma proposiçam de Camões comprenda acções secundarias, e que isto seja imitaçam Homerica e Virgiliana, mas para que tudo fique notorio ao mundo, examinemos cada cousa per si.

<sup>(20)</sup> De Despoes desta ..., até aqui, o trecho foi riscado por P. A. mas se conservou a seguinte nota marginal: Vae dito adiante /V. fl. 231/. Homero, nem Virgilio nã propuserã acções segundarias; seus episodios, q' devem quiça na opinia do escritor ser as acções secudarias, sam ou de cousas presentes, como as exequias, ou de passadas como a narraçã de Troya a Dido, mas fora só ... ou de futuras, e vem por Profecia, como no P. (?) e no escuco. Nã ha isto em Camões. (N. A.)

Primeiramente (21) nem Camões elegeo materia alta á Epopeia, nem sua acçam he só huma, pa. gozar dos privelegios de Homero. Nenhum descubrimento maritimo (maritimo), por maes admiravel que seja, dara sogeito a Epopeia, por lhe convir acçam que leve por alvo formar idea, e exemplo de principe, e capitam para publico governo, e publica felicidade; e que tenha nam huma só, e simples acçam, qual he huma navegaçam, mas variedade de nobres acções, (derigidas com bem ordenada proporçam a hum fim) e de proporcionados episodios, com mudança de fortuna de huma, e outra parte, a saber com alegria da parte amiga, e com tristeza da parte contraria. Benio Comp. Disc. 2. f. 66.

Por doutrina do filosofo a fabula da epopeia deve (para pefeita) ser Huma só, e de Hum; e d'aqui se segue poderem neste particular fallar os poetas de três modos, o pro. narrando muitas acções de huma pessoa; o segundo contando huma acçam de muitas pessoas: o terceiro escrevendo muitas acções de muitas pessoas: o segundo he o que faz a nosso intento: e nesta falta cairam todos os poetas que compuzeram a Argonautica, na qual intervieram muitos heroés /fl. 184v./ (Heroés), sendo huma só acçam; Taes foram Orfeo, assi o Thracio, como o Crotoniato, Epiminedes Grotius, Cleon, Curieo, Apollonio, Varro, Atacino, como nota doutamente Maçonio na defensa de Dante lib. 3. c. 60. fs. 651 e Gallucio in vind. (?) Virg. lib. aen. 12 loco tert. f. 206. Alios posterioris ordinis recenseamus: ac primo quidem eos, qui unam multorum actionem expresserunt. Hoc nimirum in errore versatur Argonauticorum scriptores plurimi. Orpheus, Epiminedes, Grossius, Apollonis, Varro, Atacinus, Camões he escirtor de segundos Argonautas, sua acçam he huma, mas nam de hum; e nam forma idea de Principe, para governo publico, nam tem mudança de fortuna, he huma maes que simples: Se a antiguidade nam izentou de erro aos poetas que teveram por argomento a mesma sorte de materia que teve Camões, porque ha de Camões ficar izento delle. Aristoteles, Maçonio, Benio, e Gallucio nam conhesceram (sic) a Camões, e assi nam os podia mover odio algum, fallaram sem paixam: nam se dee logo por idea, e exemplo de Epopeia ao nosso Camões, poes esta sogeito a censura de seus antecessores, e errou como elles em fazer tal eleiçam.

Secundariamente a proposiçam de Camões he mui defeituoza. Tresconsiderações deve ter todo o epopeico em sua proposiçam, Nam dizer coisa superflua; propor com modo poetico, mas claro, Re /fl. 185/ (Re) presentar de tal modo toda acçam, que esta corresponda á aquella, e

<sup>(21)</sup> Daqui até o fim do presente Exame, fl. 186 V, Pires de Almeida riscou as suas considerações, deixando claro, com a expressão marginal, "nam servio", que deviam ser refundidas, como de fato o foram no Discurso Apologético (Mss. 1096-A, fls. 237-261), escrito, como já disse, em seguida ao presente ensaio, e onde expõe opinião bem diferente sôbre o tema fundamental e a proposição de Os Lusiadas. A êsse propósito disse eu, na altura própria, e repito: um dos traços importantes da atitude crítica de Pires de Almeida foi a coragem de se desdizer quando convencido de que errara, e a convicção de que a busca da verdade implica muita vez na alteração das opiniões, o que significa, na evolução das idéias.

aquella esta. Nenhuma dellas ha na de Camões, e se elle começara propondo com estes versos da terceira estança

Que eu canto o peito illustre lusitano A quem Neptuno, e Marte obdeceram

nam padecera tanto sua Proposiçam. Na proposiçam ha de estar sempreclara, ou ocultamente o nome da pessoa cantada; tudo se vee na Iliada, e na Odyssea. Dizer que foi imitaçam de Apollonio que na proposiçam da sua Argonautica nam nomeou a Jasam, capitam da jornada, passe ; mas que por isso fizesse boa imitaçam artificioza, negamos, porque se a fizera imitara a Homero, e Virgilio. De maes d'isto Apollonio nam he o melhor escritor de Argonautica, porque Orfeo, que foi muito primeiro que elle, que tambem escreveo a Viajem da nao Argo á conquista do vello d'ouro, foi excellente, e tanto que se disse delle que levou apos si nam só os homens, e as feras, mas os bosques, e os montes, e que fazia parar os rios, e que sua lyra fora colocada no Ceo entre as estrellas; e na proposiçam observou a Arte; e com tudo ninguem, que eu me lembre disse, que se seguia a Homero; o maes que em sua vida chegou a dizer Patricio foi, allegando a Pau /fl. 185v./ (a Pau) sanias, serem sumamente breves seus hymnos, e que em serem cultos eram os primeiros apos os de Homero, mas de maior religiam, e santimonia. Nam sei logo que fundamento possa haver para se lhe dar lugar despoes de Homero; e sobre isto ja Maçonio, e Gallucio deram ao mesmo Apollonio por epopeico defeituoso, e seu defeito nasceo da proposiçam, poes contem muitos, que acompanharã a hum só. Nam seja logo idea de proposiçam a de Apollonio, nem a de Camões.

Terceira e ultimamte, a Proposiçam nam abraça episodios. A proposiçam contem nam partes accidentaes, mas essenciaés, e se talvez he apertada, e breve, ahi em virtude compreende toda a sustancia da Fabula bem como a flor, ou a semente abraça o fruto. Tudo o que se nam entenda debaixo da proposica he episódio: e para se conhescer (sic) o Episodio nam há melhor regra que ver se de algum modo o abraça a Proposiçam, porque em o abraçando toca ao esssencial, por elle ser a modo de Norte, ou agulha de marear, que governa, e guia ao fim da jornada. Nem Virgilio, nem Homero, propuzeram acções /fl. 186/ (acções) segundarias, porque a Proposiçam da Eneada sam viajes (sic) por mar, e guerras por terra, e a da Odyssea vem quasi com alguma apparencia a ser o mesmo, e tudo o que se nam liga a tal proposiçam, que he semente da acçam primaria, he episodio, e nam acçam, ou acções secundarias. As cousas passadas, e as futuras na Epopeia sam Episodios, e ainda que ajudam, e levem ao cabo a acçam nem por isso deixam de ser episodios. verdade he que o sam melhores, por encaminhar a acçam a seu fim. Os episodios, a meu ver, huns sam substanciaés, outros accidentaés. Episodio substancial he na Eneida a narraçam da destruiçam de Troya, e na Odyssea a narraçã dos trabalhos de Ulisses, porque ainda que totalmte. nam se unem á acçam, sam parte de melhor se deixar entender, e encaminham ao fim a mesma acçam; e estas, e semelhantes acções, que tem (sic) lugar de episodios, quer o nosso escritor que sejam acções secundarias, que se tocam na proposiçam; o que de nenhuma maneira passa, se me nã engamno, na /fl. 186v./ (na) verdade; e apertando com Camões. Homero e Virgilio na narraçam que fazem na pessoa de Ulisses a Alcinoo, e na de Eneas a Dido, nam contam maes que cousas que lhe aconteceram, e viram, porem na narraçam que Vasco da Gama fas ao Rey de Melinde conta cousas muitas (sic) atrazadas, como sam as do principio de Portugal a el rey Dom Manuel, as quaes nam servem de cousa alguma á acçam, antes lhe impedem seu curso.

#### f. 108 vers. Discurso.

A segunda condiçam do Poema heroico he ser acçam honesta, e digna de se imitar, por quanto o fim da poesia, e principalmente heroica, he ensinar, incitar, e mover deleitanto. (22) Nesta parte excedeo muito Luis de Camões a Estacio na sua Thebaida, e Claudiano no seu rapto de Proserpina, porque ainda que estes poetas accertaram maes que os outros em escolher huma só acçam, com tudo faltaram na qualidade della: porque as suas acções nam sam verdadeiramente dignas de se emitar, que he o fim e o intento de toda a Poesia, poes o argumento de Estacio foi o odio dos dous irmãos Eteocles, e Polinices, acçam indigna de ser sabida, quanto /fl. 187/ (quanto) maes imitada, e a de Claudiano o roubo de Proserpina, tanto maes abominavel, quanto mais foi o roubador della.

#### Exame.

A Epopeia digna de fama ha de contar huma acçam de hum principe legitimo, que trabalhe por libertar, e felicitar a seus vassalos, e companheiros, deferenciandose do Tyrano que pello interesse os distroe, e consome, ha de louvar, e exaltar os bons, e punir e castigar aos maos; tendo isto de sua essencia nam ha para que dizer que ha de ser acçam honesta: Verdade he que nam basta, como disse o Academico da Crusca, na Replica do Pelleg. f. 127. abaixo da Replica 61 /,/ que a açam seja de pessoas illustres, porque se poderiã introduzir nas Epopeyas reyes, que jogassem aos arriozes, e aos carouços, ou como disse Patricio no Trimerone ... por tomar huma acçam só do Imperador Caligula, o qual sentado o exercito na praya do Oceano, e posto em ordem, mandou ...

<sup>(22)</sup> Sem dúvida me parece que se tomou motivo pa. dar tal fim a Epopeia de Cicero que no L. de Opt. orat. [Liber de Optimo Oratore] contando as tres razões de dizer que unidamte. deve ter o orador excellente, diz Optimus est enim Orator, qui dicendo animus audientium, et docet, et delectat, et permovet. Docere debitum est, delectare honorarium. permovere necessarium. Vejase a Viperano sobre o tal lugar de Opt. Orat. f. 22. A nosso escritor faltou o deleitar, e disse ensinar, incitar, e mover q' sam só duas cousas. (N. A.)

tocar a arma, e pregoar, que se recolhessem todas as conchas e buzios, que havia na tal praya, de Domiciano, quato mandou tomar as moscas, e encarcerallas em prisa de papel. E nam val responder, que seria isto contra o decoro, porque o decoro nam he necessario no Ser, mas no bem ser do poema. Verdade he que pessoas illustres podem fazer acções pouco decentes, pouco honestas, e dignas de odio, mas estas nam entram na Epopeia, em que se forma Principe perfeito, dotado de todas as excellencias, e virtudes, e se entrassem ficaria a Epopeia indigna de nome e o Principe em lugar de louvado, abatido, e assi podera escusarse dizer que era condiçam /fl 187v./ (condiçam) do poema heroico ser acçam honesta.

O fim universal da Poesia por voto de huns he deleitar, pollo de outros he aproveitar, e por de outros he deleitar, e aproveitar juntamente como já tocamos. Porem cada poema obra isto com differentes materias, e com differentes fins, e de tudo nasce ter cada hum seu fim particular, (23) e neste fim ou o deleite, ou a utilidade, e o deleite juntamente. O fim da Epopeia nam he insinar, (sic) incitar, e mover deleitando, he mover admiraçã, he inflammar aos ouvintes ao amor, e ao dezejo de imitar as emprezas gloriosas de pessoas illustres, e de bons, e legitimos principes, de quem ella he verdadeira imitaçam, e apos este fim util sae logo o do deleite.

Nã he a Thebaida (24) de Estacio de acçã malvada, e indigna de se imitar, e porque leva por alvo um fim tam desastrado aterrorisar cobiçozos, e ensinar lhes a ter meyo no desejar imperios do mundo, Estacio quis fosse huma Tragedia narrativa com fim triste, e de sua materia fes mto. antes Euripides huma Tragedia, a quem por ventura Estacio levou por guia /,/ e nesta conformidade he Epopeia Tragica. Tragica com muita (sic) maes razã que a Jerusalem de Lopo da Veiga. Ser ella acçam de hum só negamos, porque sete foram os Reys que se armatam contra Tebas /fl. 188/

Claudiano nam acabou o seu poema do roubo de Proserpina, (25) gozamos só hum fragamento, como notou Monsieur Capellano sobre o Adonis de Marino, assi nam podemos julgar com justiça o que elle determinou fazer, porque ja pode ser, que lhe desse tal fim que o fizesse digno de imitaçam, e querer penetrar pensamentos a ninguem descubertos e que nunca se conversou, e de que há tantos annos que deixou vida, he tirar a acertar. Nam faltou quem se atrevesse a murmurar da Franciada de Ronsardo, a qual nã tem maes mal que nã ser acabada, dizendo.

<sup>(23)</sup> de hoc optime Tass. disc. her. f. 11. 12. vee ou nã. Do fim atras f. 6 e adiante f. 42. (N. A.) Entenda-se: Sôbre o fim da epopéia veja-se atrás, fl. 6 (175 da numeração atual) e adiante, fl. 42 (210 da numeração atual).

 <sup>(24)</sup> Daqui até o fim do Exame, P. A. riscou as suas considerações.
 (25) porei o nome do tradutor de Claudiano. (N. A.) Pires de Almeida não chegou a cumprir sua promessa.

/:/ Dum invenis Ronsardus ovans praeclara canebat, Concepta rapuit computa (?) Franciada. Parturiit, Centaurus adest vel inepta Chymera, Qualiacumque ea sine cau...da, caput... latet

Como tem Claudio Beneto em sua vida. f. 166.

### f. 109. Discurso.

O Argumento do Poema heroico ha de ser honesto para se imitar... e admiravel para mover, e deleitar, no que Homero he digno de louvor. em quanto contra os trabalhos, que Ulisses padeceo atee tornar a sua patria, mas nam na conclusam do Poema, com as mortes, q' deu privadamente aos pretensores de Penelope desarmados. A esta materia se avantaja pouco a chegada de Eneas á Italia, e guerras, sobre o Cervo, que: andando a caça ferio Ascanio, (26) acções, em que há pouco do grande. e do admi /fl. 188v. / (e do admi) ravel. E assi fica muito superior a todas ellas, o argumento do nosso poeta, que trata do descobrimento da India, em que Vasco da Gama rodeou a maior parle da terra, vencendo com singularvalor as forças dos elementos, as traições, e armas dos inimigos, fomes... sedes, estranheza de climas, injurias dos tempos, e mostrou ao mundo o verdadeiro conhescimento (sic) de si mesmo, em que desde seu principio ate entam estivera ignorante, achando novas estrellas, e novos mares, communicando o Oriente com o Occidente, de que se seguio dar aos povosda Europa a noticia de tantas drogas, fruitos, e pedras, em que a natureza se mostrou maravilhosa, e benigna para co os mortaés, e aos moradores da Asia o conhescimento das artes, policia, sciencias de Europa, esobre tudo do verdadeiro Deos, de que os maes delles estavam totalmente ignorantes. Por onde na qualidade da acçam heroica fica o nosso-Poeta superior a todos os antigos, e modernos. (27)

Exame.

Louva em parte o nosso escritor a Homero (e em parte o censuraz louvao em quanto canta os er /fl. 189/ (canta os er) rores de Ulisses.

(26) esta opiniam he de Gustavino apontado adiante fl. 24 (N. A.). (fl. 193 da numeração atual).

<sup>(27)</sup> Se Camões cantara trabalhos quaes os de Ulisses, ficarã os seus Lusiadas co bem maes vantajem mas o maes que fes o Gama foi seguindo o caminho já principiado, acitar novas estrellas, e novos mares, e padecer em seu descubrimento o rigor dos elementos, as falsidades de gente imiga, fomes, etc. Nã sã cousas, admiravels, antes ordinarias aos quaesquam em mares estranhos: bom Homero co o seu Ulisses, em que nã ha cousa que careça de admiraçã. Episodia Homerica, Miracula Speciosa, Jacobus Falcã f. 108. Começa Ulisses com seus companheiros sua perigrinaçã, ou navegaçam de Troya, passa com elles aos Canios, logo aos Lotofagos, despoes aos Ciclopes, destes a Eolia, e de Eolia aos Lastigoes, onde perceo grade parte de seus companheiros, dos Lastigoes foi ter co Circe, e ao Interno, e delle tornou a Circe, e passou as Sireas Scylla, e Carides, aonde se lhe diminuio o no. dos companros. [dos companheiros]. Deu a costa em Oggia, aonde viveo sete annos como Calipso, e finalmente d'alli com menos de 20 d.as de passou aos Pheacus, e destes em poucos dias, ou horas a Itaca sua patria. Compa. Benio 73. (Nota marginal do A.s. riscada).

censura o por acabar com as mortes provadamente dadas aos pretendentes de Penelope desarmados. Dous defeitos, acabar com mortes, e as mortes dadas a homens desapercebidos; mas (28) na verdade que se he louvar em Homero cantar as calamidades de Ulisses, muito mayor he cantar o castigo que deu aos destruidores de sua fazenda, infamadores de sua casa, em cujas acções nam padece a Epopeia damno algum, nem seu Principe fica com o decoro perdido: porque o fim de Epopeia he cantar victoria, e esta nam se alcança entre inimigo sem mortes, e este nam matou aos pretendentes de sua mulher se nam armados, e sendo em numero infinito, como varam valerozo. Provemos nossa excusa: o fim da Tragedia deve ser triste, lastimoso, e com mortes, o fim da Epopeia deve ser alegre, gozoso, e vitoriozo. Em Italia acabam os Romanços do Morgante, e da Leandra em tristeza. O Morgante tem no fim a morte do mesmo Morgante, e dos Paladinos. A Leandra acaba com a morte da mesma Leandra, que se mata pello amor, que tinha a Reynaldo: mas Romanço nam he Epopeia, Epopeia he em Italia a do Pulcio, e começando das festas de Carlos, e dos Paladinos, acaba com a /fl. 189v./ (com a) lastimosa rota de Carlos Magno. Bem censura logo o nosso escritor a Homero por acabar a Odyssea com mortes. Especulemos porem isto com muito maes agudeza. O ser a Epopeia alegre convem somente ao fim. e he quando o Principe alcança felicemente o que propos por fructo de sua accam: O fim da Odyssea he descançar sem competencia Ulisses em sua casa com sua mulher, e gozar de sua fazenda pacificamente; elle he o heroe, nam podia haver semelhante cousa sem a morte dos competidores; alegre he logo seu fim, e as mortes nã causa tristeza, poes sam castigo de grandes erros. Parecesse a Epopeia com a Comedia no fim, huma e outra deve acabar com alegria: causa na Comedia alegria o ver que o namorado com trabalho e industria guarda (?) a dama; que o servo astuto que maliciosamente rouba o senhor, e no mesmo nã causa tristeza mas a [á] dama engamnada, porque ella cuidando q'engamnava mereceu seu damno, e o avarento pello mal que se trata e pello mal que usa de seus bens merece ser roubado: causa na Epopeia /fl. 190/ (na Epopeia) alegria ver que hum varam illustre caminhando por muitos trabalhos, sofrendo mtas. perseguicões, chega a ter felicidade em sua patria, e causa na mesma alegria ver os perseguidores, e contrarios vencidos, desbaratados e mortos, quando cuidavam triunfar a vida; alegre he logo o fim da Odyssea com a morte dos importunos amadores de Penelope. Alegre he o fim da Eneada, e morre nelle Turno; alegre o fim da Iliada, e morre nelle Heitor. Mortes nam viciam o fim da Epopeia, quando o heroe fica salvo, e victoriozo. O fim do poema de Pulcio e de outros semelhantes, he reprovado por as mortes necessariamente pertencerem a pessoas primarias da Tragedia. Vejamos se matou Ulisses a seus inimigos privadamente estando desarmados. Narra

<sup>(28)</sup> Daqui até, "varam valerozo", riscado pelo A.

o caso Homero etc. (29). /fl. 191./ Narra o caso Homero (30) no livro vigesimo secundo de sua Odyssea, e he que despoes de Ulisses ser reconhescido por Eumeo porqueiro, por Philecio vaqueiro, por Telemaco seu filho, por Euriclea sua ama, e por Penelope sua muher, pos em ordem libertar sua casa, matando os Procos, Pretendentes, que o nam conhesciam, (sic) e fazendo experiencia todos no armar de hum arco, que Penelope apresentou, oferecendose por mulher a quem o armasse, só Ulisses o armou, e põdese a (sic) porta da sala cõ hua seta nelle passa a garganta a Antinoo, fidalgo principal; alvoroçamse todos, solicitam armas. Vendo presente a Ulisses pede Antimaco paz, e promete em no /fl. 191v./ (em no) me de todos satisfaçam aos damnos, que á sua fazenda lhe tinham causado: Ulisses lhe responde que nam tem mais remedio que defenderse. Deliberase Antimaco, e anima aos companheiros que metam mão as espadas, e façam trincheiras das mesas a que começam; pretende com a espada matar Antimaco a Ulisses, mas elle lhe passa o peito com hum (sic) seta. Amphinomo quer fugir da sala, mas Telemaco o atravessa com huma lança. Ardem de ira todos. Telemaco ficou sem arma, Philecio, e Eumeo estam desarmados. Ulisses vamselhe acabando as setas, os contrarios todos tem (sic) suas espadas nuas. Sobe Telemaco a hum aposento, em que tinha escondido as armas, tras quatro capacetes, quatro escudos, e oito lanças, armase com Philecio, e Eumeo, e despoes de Ulisses gastar todas as setas, lançou ao hombro o escudo, pós (sic) o capacete, e tomou duas lanças; e Eumeo tem conta, que lhe nam fujam os inimigos por huma janella. Pelejã valerozamente, como varões esforçados, os Procos, de cuja parte estava Malanthio, cabreiro de Ulisses, o qual vendo trazer armas a Telemaco, vae pellos mesmos passos, e achando, o apozento aberto, toma doze escudos com doze /fl. 192/ (com doze) lanças, e doze capacetes; armamse os Procos, guerream como leões, sobe segunda vez Melanthio, e tras maes armas, e como ainda ficavam muitos Procos desarmados, subio terveira vez, e desta nam teve lugar para decer (sic) com maes armas, porque Eumeo, e Philecio o prenderam; Ulisses velho, cortado de trabalhos, Telemaco moço, sem experiencia, brigam sempre: Eumeo, e Philecio, homens rusticos, com interruçam, [interrupção] delles tem lança, capacete, e escudo. Os Procos na primeira ocasiam, por ordem de Melanthio, se armam doze, na segunda se armariã outros doze, por ventura maes, e sam-vinte e quatro, e por ficarem muitos sem armas, subio por ellas terceira vez Melanthio; mas armas sam espadas, que tinham todos. Ha nesta briga de huma parte quatro que fazem dous, e de outra vinte e quatro; ehuns e outros co as mesmas armas; e de maes d'isso muitos com espadas contra os dous, Ulisses, e Telemaco, que venceram a todos. Como se dis logo que nam he digno de louvor Homero na conclusam

 <sup>(29)</sup> Segue-se página e meia com umas dez linhas de apontamentos apagados, o que faz crer deixou o A. espaço para completar as considerações dêste Exame, na realidade incompleto.
 (30) Daqui ao fim da fl. 192, riscado pelo A.

do Poema com as mortes, que deu privadamente aos pretensores de Penelope desarmados.

fl. 192v./ Calumnia a Virgilio dizendo que a materia de sua Eneada he diminuta, e tem pouco do grande e do admiravel, assi na chegada de Eneas a Italia, como no motivo, que ouve (sic) do Cervo para as guerras, mas tem contra si a Torcato Tasso, Francisco Cortes (31), e a Ludovico Castelvetro tratando da mesma materia. Tasso lib. 2. do Poem her, dis que na eleiçam da materia da epopeia se ha, maes que tudo, de respeitar a nobreza, e a excellencia, e que por isso se deve escolher acçam, em que a nobreza esteja em summo grao, como na guerra de Troya, e nos errores de Ulisses, na guerra de Thebas, e meninice de Aquiles, de Estacio; na guerra civil, e na segunda Africana de Lucano, Silio Italico, e Petrarca (32), (aqui so comprova serem bons poetas, e o escritor os reprovou atras) mas sobre todos he nobilissima accam a chegada de Eneas a Italia, por o argumento ser por si grande, e illustre, antes grandissimo, e illustrissimo, tendo respeito ao imperio romano, que teve origem della, como o Poeta toca no principio.

### Tantae molis erat Romanam condere gentem

Castelvetro (33) expondo a Poetica de Aristoteles, e tratando de quaes devem ser os episodios, assen /fl. 193/ (assen) ta (34) serem estremados, os que para boa collocaçam sam convenientes ás pessoas, e que tal he na Eneada a dos filhos de Thyrreno, maioral dos gados reaes, poes era conveniente que elles tivessem um cervo domestico, que fosse, e viesse do campo sem pastor, e que caçando o ferissem, e que d'aqui se levantasse a dissensam entre os lavradores, e os Troyanos. Dizer que nam tem este motivo nada de grande, e de admiravel; se considere que maior admiraçam possa haver que de huma cousa pequena nascer huma tam grande; de huma veneraçam breve, hum longo trabalho; de huma caçada, huma guerra: que mayor grandeza que pella ferida de hum cervo, viir a perder hum reyno; de guerrearem os rusticos, guerrearem os nobres. A caça he imagem da guerra (34a), huma e outra he exercitada de gente illustre: tal he a grandeza da guerra, qual a da caça: tantas admirações tem a caça, quantas a guerra. Bem sei eu que Julio Guestavino nas annot, do cant. 4. do Gofredo f. 92. tem, de voto de alguns, por causa mto. /muito/

Francisco Cortes ajuizado a Veneza, Epopeia de Julio Stroça, dis assi. A materia da Eneida por comum juizo he tida pela mais heroica que todas as q' atee agora se escreveram, só por se cantar nella a vinda de Eneas a Italia; genus unde latinum /Albaniq' (31)

patres, atque altae/ (sic) maenia Romae. (N. A.)

Noto na authoridade de Tasso, que fas a ma. [materia] dos Argonautas mto. menos nobre que a da Eneada; o nosso escritor semelha a ma. [matéria] dos Lusiadas a dos Argonautas, e quer que tenha superioridade á da Eneada sendo por voto de Tasso a ma. da Eneada maes nobre, e pelo conseguinte fica sendo mais nobre a Eneada q' os Lusiadas. (N. A.)

<sup>(33)</sup> Castelvetro f. 381. regra 20.
(34) Daqui até: "... tantas admirações tem a caça, quantas a guerra.", riscado pelo A.
(34a) Verei Salzedo sobre Gong. f. 318 vers. Pellicer em Gong. f. 261.

leve, e assas frivola pa. /para/ tã grande impresa fingir Virg. /Virgilio/ q'os Cães de Ascanio em quanto se entretinha caçando, feriram, o veado del Rey latino, e que tomada d'aqui ocasiam os ganhões vieram a brigar co os Companheiros de Ascanio. Mas tambem sei (35) que ferirem os cães e cervo foi obra da furia, que lhe pos diante dos olhos, e que por seu meyo, como Deidade infernal acelera e move os peitos de huns e outros, e assi nã vem a ser menos que motivo grande e admiravel (36).

No tocante aos navegantes dos Lusiadas ja fica respondido nam ser materia acomodada a (sic) Epopeia: No pertencente a (sic) noticia das drogas, fruitos, e pedras, tudo tinhamos em Europa, posto que nã em tanta abundancia, antes de Vasco da Gama descobrir a India, por via de Venezianos, Genoveses, e Catalães, como /fl. 193v./ (como) tem Joam de Barros Decad. 1. L. 8 c. 1 f. 147 (37). Em quanto as artes, sciencias. e policia, que dis ser causa Vasco da Gama de passar á Asia, foi em parte, e nam em tudo; e assi foi tambem o conhescimento catholica, porque grande numero de annos antes de passarmos a India, tinha nella pregado a Fee seu Apostolo Santo Thome, como escrevem todos os nossos historiadores; mas na verdade estava a Fee de Xpó /Cristo/ tam borrada da memoria daquelles barbaros, que podemos dizer que nos lha ensinamos, e por isso dis o nosso escritor. E sobretudo do verdro /verdadeiro/ Ds /Deus/ de que os maes delles estavã totalme. ignorantes. Conformese com Garpar Barreiro na sua Chronographia. fl. 41 tratando do Tejo.

### f. 109 vers. Discurso (38).

Nam obsta contra isto dizerem alguns que profanou o Poeta esta honestidade, e grandeza da acçam com nam guardar á (sic) Religiam o decoro devido, invocando Musas, e fingindo Concilios de Deoses, indecentes a Poeta Catholico, e que como tal devia antes invocar os Santos, e usar nas ficções de milagres, e apparecimentos de Anjos, como alguns modernos fizeram (39): Porque a isto se responde que notorio he nam ser a poesia outra cousa se nam huma imitaçam, ou Fabula, a qual /fl. 194/ (a qual) sempre tras consigo, como parte essencial a Invocaçam das Musas do Parnaso, segundo a divisam dos Poemas, em que a Caliope coube

Daqui até: "...grande e admiravel", riscado pelo A. Eliano de var. hist. L. 12. Tit. de maximorum bellorum initiis, et causis. Me vero (36) Eliano de var. hist. L. 12. Tit. de maximorum bellorum initiis, et causis. Me vero nom clam est, maximorum saepe bellorum tenuissima, contemptissimaqua principia visa fuisse. Persicum enium ex Meandri (?) Samii cum Atheniensibus dissidio ortum duxisse perhibenta. Pelopennesium vero etc. em que muitos exemplos. (N. A. riscada). Xenofonte na Economica, Assi pa. a guerra, como pa. a lavoura ha necessidade de homens, e hua destas artes ajuda a outra, e sam entre si muy semelhantes. (N. A.)
(37) Vee Diogo do Couto decac. 4. L. 7 c. 9. f. 137 e vers. (N. A.)
38) Todo este discurso presente contem a Resposta da pra. /primeira/ Censura que se fez em Lxa. /Lisboa/ a Camões e delle o tomou o Sr' M. S. /Sr. Manuel Severim/. (N. A.) Pires de Almeida refere-se, quero crer, à censura feita por Bartolomeu Ferreira, primeiro censor dos Lusíadas.
(39) Verei adiante f. 68 vers. (N. A.) (fl. 235 V da numeração atual).

o heroico, e por isso he invocada nos poemas epicos, e esta fabula pertence somente a (sic) poesia, e so pellos poetas foi inventada. De maneira que atee os antigos, que adoravam aos deoses gentilicos, por verdadeiros, tinhã as Musas por fingidas (40), porque bem sabiam, que nunca no Parnasso ouvera taes deosas, nem por essas eram tidas, nem adoradas das respublicas: sendo poes isso assi claro fica, que nam usou Luis de Camões de termo algum supersticiozo pedindo ajuda a divindades gentilicas (poes estas foram sempre conhescidas de todos por fabulosas) mas que guardou o estilo do poema heroico, segundo os latinos, que he invocar as Musas despoes de propór a acçam, e assi continuou a poesia com os termos atee entam custumados de Poetas catholicos, e gravissimos, como foram Sannazaro de Partu Virginis, o bispo Jeronimo Vida em quasi todos as poesias maiores, Bautista Mantuano religiozo Carmelita nas suas vidas dos Santos, Joviano Pontano, Angelo Policiano, Miguel Marullo, e outros que seria largo referir.

## Exame (41).

Defendese aqui a Invocaçã, e a introduçam de Deidades gentilicas, eu como sou /fl. 194v./ (eu, como sou) de differente parècer, começando das Invocações digo que Camões andou desacertado porque o Poeta Catholico tem obrigaçam em consciencia fugir de todos os termos do paganismo, como nota Castelvetro explicando hum lugar de Petrarca. Ouçamos a Escaligero L. 6. c. 4. Bembus cum Dominum Jesum, Heroa valde me commovit: sane vox impia, et utroque indigna, ne argutetur quispiam Heroen: c' semideum, ex altero semise hominem, non possunt nostrorum figmenta vero deo nostro convenire. Nam qui ei magnanimum quoque adjecit Epitectum aut Aristotelem, aut ipsum Jesum ludere conatur. Sam Jeronimo escrevendo a S. Damaso, Absit ut de ore Christano sonet Juppiter omnipotens, et me horacule, me Castor (42), et coetera magis portenta, quam verba: Possevino bibl. Select. L. 12. c. 4. Deve invocar os Santos como ensina Pontano Poet, inst. Lib. 2, c. 4, (43) Nobis autem Christianis (praesertim cum argumenta pia, sacra, divina, suscipimus) pulchrum est á Deo Optimo, ab ejus Filio Jesu Christo,

(40) Benio no disc. [discurso] 7 da Comp. [Comparatione...] f. 271 Nel chi egli bramava ettc. dis que andou melhor o Ariosto em invocar huma Dama q' as Musas que sem Larve, e fantasme, ettc. (N.A.).

e(41) Pos se na Academia dos Ambientes, em Evora, patria minha, por objeiçam a Camões, que nam guardara Religiam invocando, nem fazendo congregações de deicades, o nosso escritor, que foi dos Academicos, devia (conforme sospeito) tomar a seu cargo defender a Camões seu, e nosso Poeta do modo que aqui vemos. (Introdurção, riscada pelo A.) Mais de uma vez refere-se Pires de Almeida às discusões havidas na Academia dos Ambientes em tôrno de Camões. Delas participou Severim de Faria, bem como Pires de Almeida; veja-se a propósito o seu Juizo Critico..., ponto de partida, em 1639, da polêmica com Soares de Brito, João Franco Barreto e Faria e Sousa.

<sup>(42)</sup> Castelvetro tem o mesmo uts' [ut supra]. (N.A.) (43) Daqui até: "...feliciter procedant.", riscando pelo A.

a Sacrosanto Spiritu, á Matre Domini, a reliquis immortalibus xilium poscere, quorum omnium favor si nostra studia comitabitur nihil verendum erit, ne illa parum feliciter procedant. A Invocaçam das Musas dis Theophilo journ, prem. c. l. ao exemplo dos pagãos he para nos profana e ridicula; e maes adiante, he devaçam louvavel, e digna de huma alma pura invocar no prio. /principio/ da obra as potencias soberanas. mas os Christãos nam tem que fazer com Apollo, nem com as Musas. Para provar o nosso escritor nam ser defeito, mas virtude invocar as Musas, cae quatro vezes, salvo sempre o melhor juizo, a primeira na definicam da poesia, a segunda chamando á invocaçam parte essencial da Poesia, a terceira negando a crença, e adoraçam da gentilidade ás /fl. 195/ (ás) Musas, e a quarta exemplificando com Poetas nam epopeicos. A Poesia, dis elle, nam he outra cousa se nam huma imitaçam; ou Fabula; e a difiniçam da Poesia he ser imitaçam feita em verso, acompanhado de numero, e de harmonia, ou sem elle, e ella: ou como tem outros. he imitacam de cousas humanas, e divinas com lingoagem fingida em versopara purgar os animos dos affectos, e paixões nocivas, ou de outros he imitaçã de successos da vida. A poesia, dis o nosso escritor, tras sempre consigo como parte essencial a Invocaçam. Infinitos sam os poemas-Lyricos, que nam tem invocaçam, e contados sã em Pindaro, em Horacio, e nos modernos, os q' constam della. Mas dirmeham o Discurso, que tendes entre mãos, he Epopeico, e nam lyrico, e assi pede de necessidade Invocaçam: respondo no principio da Epopeia, e todas as vezes que se ouver (sic) de narrar alguma cousa difficultoza, concedo: mas que a Invocaçam seja parte essencial da poesia epopeica nego; porque as partes essenciais sam aquellas, como ensina Aristoteles, que tiradas pervertem, e desordenam o poema, mas tirada a Invocaçam nam fica o Poema descomposto, nem damnificado, logo nam he parte essencial.

/fl.195v./ Juppiter (44), que foi a mayor Deidade, que tiveram os gentios, gerou em Nemosine as Musas, como tem Eraclides Pontico, e Apolodoro lib. Bibliot. (45) Querem Didimo e Fornuto que sejam filhas do Ceo, e da terra, que foram famozas Deidades no paganismo. Quando as Musas nam tiverem de si alguma divinidade, e excellencia, pela dospaes, haviam de ser adoradas do gentio. Que o fossem por sua excellencia, que he a memoria das cousas passadas, o mostram todas as invocações dos poetas de Grecia, e do Lacio, e despropositadas foram se nam as reconheceram por favorecedoras e poderozas a lhes socorrer nas cousas arduas, e a lhes descobrir os segredos de cousas escondidas, e a lhes ajuntar de novo alguma cousa as ja inventadas, e descubertas, Quare soli Poetae sibi Musarum tutelam vindicant, atque patrocinium, quarum spiritu, quae alios lateant, ab ipsis inveniantur: Escaligero, lib. l. Poet. c.

 <sup>(44)</sup> Daqui até: "...famozas Deidades no paganismo.", riscado pelo A.
 (45) Verei a Gustavino no Ind. [Indice] das annot., Tass. verbo Musa. Nã serve aqui veer tal lugar. (N.A.)

2. Nam ha Poeta gentilico que lhe nam chame deosas, que Deosa ouve sem adoracam? O fim (46) (como nota Tzezes nos commentarios de Hesiodo) que ouve para os Poetas porem nos principios de seus poemas a Invocaçam das Musas, foi para ficarem cridos, para se assegurarem de opposicões, e para /fl. 196/ (e para) que com a religiam, e devocam, que todos geralmente lhes tinham ficarem tidos por secretarios, e familiares seus. por cuja causa fossem tābem estimados por sacerdotes, e santos (e assi lhe chama a gentilidade). Tiveram as Musas altar, e tivera sacrificio. Ardalo, como escreve Pausanias, levantou altar ás Musas, e ao Somno, e no altar em que se sacrificava a Museo, se sacrificava tambem ás Musas. e ao Somno, Seorsum abhoc Museo ara est ab eodem Ardalo (ut aiunt) ducta Adeam aram Musis, et Somno sacra faciunt. Quid e'qd [Quid est quod] Herculi, ac Musis coem. [coemere] aram statuerint. An quod Hercules Evandrum litteras docuit (47). E foi entre os gentios tam ordinario que ate os Pastores lhe sacrificavam como refere Giraldo in Mus. contar Teocrito, Pastores etiam Musis operari, et rem sacram facere tradit Theocritus. Os Lacedemonios sacrificavam ás Musas entrando na batalha, afim que suas façanhas fossem dignamente escritas; tendo para si ser favor divino que as acções famozas achassem testas. /testemunhas/ que lhes soubessem dar vida, e memoria. Michel de Montaig L. 2. c. 16. f. 594. Musis in Helicone rem primum divina fecerunt Othus, et Ephialtes: Teator, p. 1. tit. Musae f. 239. Ovidio L. 2. de Pont, conta terem os Poetas entre si sacrificios comuns, posto que cada hum use delles diversamente, Sunt tamen inter se communia sacra poetis diversum quamvis sequamur iter. Tinham os lyricos huma novilha, conforme Horacio, Pascitur in vestrum reditum votiva juvenca. Os Bucolicos huma vitella, como nota Persio, Menimo, ut repente suporeta prodirem. Como se podera, hum touro, os Tragicos hum bode. Victimas q'era premio. O Parnasso foi tam santificádo da gentilidade, que teve para si, nam so serem seus loureiros, suas fontes, seus valles sagrados, e bastarem suas folhas, suas agoas, e suas flores a produzirem poetas, ma atee o sonhar dormindo nelle, como nota Persio, Menimo, ut repente suporeta prodirem. Como se podera se isto assi he, fazer crer que as Musas foram fabulozas, nunca veneradas, e que andou bem Camões em se deixar levar desta mentira. [196v.] Certo he que Sanazaro, Jeronimo Vida, Bautista Mantuano, Joviano Pontano, Angelo Policiano, com outros muitos (que doutamente nota Maçonio L. 3. c.48.) poetas christãos semearam seus poemas de fabulas de gentios, mas tambem he certo que perderam muito da sua authoridade, e Sanna-Pontano, e Mautuano, foram tachados por Erasmo, o zaro.

<sup>(46)</sup> Daqui até o comêço da ff. 196 V, onde diz: "... poetas Christãos semearam seus poemas de fabulas de gentios,..." riscado pelo autor, inclusive nota marginal referida a seguir.

<sup>(47)</sup> Plutarco f. 95. D. nos Problem. Quid e' qd. [Quid est quod] Herculi. (N.A.)

louvado a Sanazaro, e avantajando a Pontano dis assi. Hoc nomine preferendus est Pontano, quod rem sacram tractare non piguit, quod nec dormitanter eam, nec inamae ne (?) tractavit. Sed meo quidem suffragio plus laudis erat laturus, si materiam sacram tractasset aliquando sacratius: qua quidem in re levius peccavit Baptista Mantuanus, quamquam et alias, in hujuscemodi argomentis (sic) uberior. Nusce (?) quartum attinebat hic toties invocare Musas, et Phaebum (?) quid quod Virginem fingit intentam praecipue sibilinis versibus, quod non apte Proteum inducit de Christo vaticinantem, quod Nympharum, Amadriadum ac Nerejdum plena facit omnia; ate aqui Erasmo Rhotederano, Dial. Ciceroniano. Introducere denique Protheum ad Christi nativitatem /fl. 197/ (nativitatem) et vitam praedicandam (quod fecit Sannazarius) ecquid dignitatis afferre poterit! Possevino 1. p. bibl. select. L. 1. c. 25. e o mesmo Possevino L. 17. c. 17. bibl. select. dis ser Sannazaro famoso, paucissimis demptis, quae voces (?) illas (?) ethnicorum poetarum sapiunt como he invocar e chamar a Christo, Heroe. Não he logo louvavel em Camões seguir taes pisadas poes se mostrou supersticioso, scismatico, e escandaloso. F. 110 vers. Discurso. (48)

Porem em nam introduzir Luis de Camões Anjos, e Santos nas fabulas que fingio, mais parece digno de louvor que de reprehensão, porque he indecencia grandissima usar dos nomes dos Santos para fabulas profanas com a mesma facilidade (49) com que os gentios o faziam, e assi he muito de calumniar, que nos poemas de Torcato e Ariosto andem os Anios, e Santos fallando com os cavalleiros andantes, e trazendolhe recados do Ceo, e que Sam Joam Evangelista leve a Astolfo sobre o globo da Lua a mostrarlhe o siso de Roldam, que estava metido em huma redoma de vidro (50). Nam se ham os Santos de tomar na boca, nem na historia para materia de entretenimento, mas ha se de escrever delles com toda a reverencia, e decencia devida, (51) que nam se compadece misturar (52) as cousas sagradas com as profanas. Alem de ser inconveniente grande em hum livro, que trata de argumento verdadeiro, e e $_{
m m}$  que se ham de referir verdadeiros milagres, e escreveremse /fl. 179v./ (escreveremse) milagres fabulosos, sem differençarem huns dos outros, com

Tambem esta parte de discurso he da resposta que em Lxa, se fes á pra. [primeira] (48)Censura de Camões. (N.A.)

Wsase maes nã com tanta facilidade; parece que o admira facilmente o nosso es-(49) (N.A.)critor.

Disculpase Guilhelmo Salustio de alterar em parte a sua Semana dizendo: Bref je ne presente point ny une confession de foy, ains un poeme que je pare, autant qu'il le peut porter, deplus exquis joyaux, que je butine sur tutes sciences, et professions. et de vray et. §3. (N. A., riscada).

<sup>(51)</sup> 

adiante f. 31 (N. A.) V. fl. 200 da numeração atual.

La veritá poetica, non é quella dell'Evangelio ne anche quella del filosofo. Bonami.

dis. del Verisimile f. 89 (N. A., riscada). Verei no Monserrate na Carta vers. defronte no riscado. (N. A. riscada) Defronte dessa nota marginal está a seguinte nota, também riscada, a que se refere o A: Sendo (?) articulo ce fee la hista. [historialen que se enxeren (?) Non... Quella dell'Evangelio, quasi o mesmo. (N.A., riscada).

Não é fácil a leitura das notas acima: além de riscadas, com letra miuda, e numa altura da fôlha em que há um rompimento do papel.

que os leytores ignorates podem cair em erro de nam conhescerem, quaes devem ser criados. Portanto querendo o Poeta evitar tam grandes inconvenientes usou dos nomes gentilicos por materia comua, e notoria de fingimentos poeticos com que ninguem se podia engannar, mas nas cousas verdadeiras, guardando inteiramente o decoro á Religiam, introduzio sempre a Vasco da Gama fallando com toda a piedade catholica, de maneira que os milagres verdadeiros, e cousas santas, as trata com a decencia, e gravidade devida, e as fições ficam conhescidas de todos vendose que sam fabulas notorias (53). Este mesmo estilo guardaram os poetas acima nomeados, a quem podemos acrescentar Claudiano, que segundo a melhor opiniam, e maes universal, foi catholico, e usou destas invocações, e concilios de Deoses com a maior liberdade, que vemos nos Lusiadas.

#### Exame

Temos entre mãos a parte pertencente aos Concilios dos Deoses, e digo que assi como os gentios fingiram em suas epopeias por causar admiraçam congregações de deidades, parte das quaes favorecesse, e ajudasse, e parte a impedisse, e estorvasse a accam, /fl, 198/ como veremos na Iliada, e na Odyssea de Homero, e na Eneada de Virgilio, assi nas nossas epopeias a Crux Conquistada, a Heracleida, a Malaca Conquistada constam de Deidades, celestes, e infernaes, humas ajudam e outras impedem a acção, por causa da mesma admiraçam, gozam da mesma licença, esta porem ha de ser conforme a ley sagrada, que professamos, em que temos hum só Deos, a Virgem Santissima, Anjos, varões virtuosos, Magicos, Demonios. Notando que as ajudas de Deos introdusam com conveniencia ou decoro, porq' para vencer as saladas, e enredos do Diabo nam bastam as forças humanas, introduzemse os Demonios com engamnos, astucias, para manifestar como sempre as acções famozas sam por elle impedidas, introduzemse os socorros de Deos para mostrar que quem recorre a elle, nunca he desamparado.

Os apparecimentos, ou introduções de Anjos, por mandado de Ds', no Tasso merecem immortal louvor por sua verisemelhança, necessidade, e conveniencia. Que cousa maes conveniente, necessaria, e verisimil, que apparecer por mandado de Ds' /Deus/, Gabriel (54) a Gofredo, principe soldado, que havia de recuperar a casa Santa, e ser rey nella. Se me puzera por objeiçam que he falso mandar Ds' a Gabriel com embai-

<sup>(53)</sup> Fabula, I, [isto é] imitaçã de acçã humana, e nã cousa sem fundamto [fundamento]. (N.A.)

<sup>(54)</sup> Gabriel, I, fortitudo Dei S. Greg. homil. 34 in Evang. [S. Gregório, Homília 34, in Evangelio] Et quoties mirae virtutis aliquid agitur, Michael mitti perhibetur: ut ex ipso dictu, et nomine detur (?) intelligo, qa. [quia] nullus pot. [potest] facere, quod facere praevalet Deus, e maes abaixo, Ad Mariam quoq' Gabriel mittutur qui Dei fortituudo nominatur Illum (?) quippe nuntiare veniebat qui ad debellandas a... res potestates humile (?) apparere dignatus est. (N.A.)

xada a Gofredo, porq' nam he historia, nem tradicam, que tal authentique, respondo que para tão Santa Empreza se nam fes eleiçam de Gofredo sem disposiçam celeste, e sem divina võtade, e que alem d'isto, que fingir eleger Ds' por Capitam a Gofredo foi pa. o poema se mostrar maes admiravel e a tal eleicam ficar maes verdadeira, e constate, e assi nam ha contradizer historia, porque o Poeta Epopeico, nam tanto deve seguilla, quanto dispor a seu alvedrio os sucessos, e as ocasiões, assi por reduzir a formoza Ida, a acçam emprendida, quanto por adquirir maes admiraçam, e maior crença, e assi o pede seu officio, o qual lhe concede poder mudar a hista. /historia/, que se propoem, como seja para melhoramento da forma do poema (55). Pello que semelhantes introduções, e apparecimentos se admitem na Epopeia. E se de novo me vierem com outra objeicam. dizendo que nã convem tal a Ds' nem aos Anjos, porque nã fallam, nem tem corpo, respondo que semelhantes obras humanas se fingem só pa, intelligencia nossa, e nam porque assi passe. Ds' falla, e manda, nam declara praticando sua vontade, como nos fazemos, mas revela seu entendimento. e seu querer á mente do Anjo, ou do Santo, com quem falla, e manda, Loquitur Deus ad Angelos Sanctos eo ipso, quae eorum cordibus occulta sua invisibilia ostendit, ut quidquid agere debeant, in ipsa contemplatione veritatis legant, ut velatae (?) quaedam praecepta vocis sint gaudia contemplationis, quasi enim audientibus dicitur, quod videntibus inspiratur: Sam Gregorio Magno. O Anjo, ou Santo quando falla da parte de Ds' a alguma pessoa humana, nam usa de verdadeiros instrumentos, como de verdadeiras vozes humanas, mas tomando corpo aerio, ou de ar, usa de vozes imitadas, e artificiozas. E deste modo manda Ds' a Gabriel e Gabriel da a embaixada ao Gofredo no Tasso, e se nelle vemos practica, he formada só pa. nossa intelligencia, e para melhoria do poema. E por este modo se admitem semelhantes apparecimentos. Que veresemelhança, ou que conveniencia faltam no mandar Deos pello Arcanjo Sã Miguel a enfrear os mostros infernaes para q' na perturbem a guerra sacra, e pa. que deixem o cuidado della aos Christãos: ou que falta virem os Anjos e os martyres ajudar o exercito Christão. O que tudo alem de se dever admitir sam imitações de Virgilio, porque o mandar Deos ao Anjo Gabriel a Gofredo he em Virgilio mandar Jupiter Mercurio a Eneas. O Archanjo S. Miguel, ministro de muitos bens, he Aleto ministro de mtos. males. Os Anjos, e os martyres q' ajudã a tomar Jerusalem, sã alguns Deoses q' desfazem Troya (56).

/fl. 198v./ Que cousa maes verisimil, conveniente, e necessaria, que padecendo o exercito Christão de sede pella grande seca, que havia, se encommendasse Gofredo a Deus, e milagrozamente fosse socorrido com

Que cousa maes verosimil na Heracleida que ajudar hum Anjo a Oberto, e mostrarlhe (55) sua descendencia, e outro na Cruz Conquistada mostrar a Betran sua geraçã. No Pinciá (?) o Pranto (?) de Anjo Uriel (?). (N. A.)

Deixo de transcrecer quatro linhas iniciais da fl. 198V e duas notas marginais da

mesma fl., porque o seu conteúdo foi substituído pelo que fica escrito até aqui.

abundante chuva, no que da Tasso a entender que o fiel q' em seus trabalhos recorre a Ds' co animo sincero, se lhe concede quanto pede. Isto nam he indecencia grande, nem pequena, antes he conjeturar piamente o que a justiça divina desporiá em taes ocasiões.

A introduçam de Sam Joam Evangelista no Ariosto nam he tam fora de caminho, que seguramente a nam salve a Allegoria, que em si tem, quando nam pareça, ser necessaria pella qualidade da pessoa de Orlando, por cuja necessidade he feita. Passe porem grande atrevimento. Tomar os Santos na boca para manifestar a grandeza de negocios, e a soberania da acções humanas, de que se formam as Epopeias, he decencia, e he reverencia. A Epopeia nam he poema de entretimento (sic), he poema doutrinal, e mysterio, e por isso difficultosissimo. Misturar cousas sagradas com profanas he vicio, quando as profanas, as seculares sam de pouca estofa, mas /fl. 199/ (mas) quando vae nella a exaltaçam da Fee, o aumento da monarchia Christa, como he na guerra sacra, e na expulsam dos mouros, he virtude. Fazer introduções de Anjos, e Santos em poemas representativos, como Farças, Autos, e Comedias, em que tudo se sogeita a vista, he irreverencia: nos poemas narrativos, como Epopeyas, em que os olhos nam vem a falta das apparencias, he motivo de devaçam. Introduzir com pessoas comicas, e vis as Deidades, e illustres, he pouco acatamento, mas pór entre pessoas nobilissimas a varões Santos, entre Reys, e Principes a Anjos, he mostrar o lugar, que merecem suas boas obras pa. co Ds'. Isto he por ventura misturar cousas sagradas com profanas?

Vem se com nova objeiçam, dizendo ser inconveniente em argumento verdadeiro, que ha de ter verdadeiros milagres, haver milagres fabulosos. pella confusã que huns, e outros causam na certeza da credibilidade. Nasce esta objeiçam, a meu ver, do pouco conhescimento das leys da Poetica. a qual manda. que a Epopeya, que se fundar historia. seia historia summariamte. conhescida, como tem Castelvetro. para que nella se possa fingir o que maes convier á fermozura do corpo de tal poema: Demaes d'isto o Poeta que funda sua Epopeia em historia nam tem obrigaçam de seguir a verdade com puntualidade, antes a pode alterar [199v.] (alterar); e assi he cousa sabida que na eleiçam da Epopeia sedeve usar, nam o que fas o historiador mas o que fas o Filosofo, e entre o filosofo, e o Poeta nam ha maes differença que no modo, e ambos de dous sam mui differentes do historiador; o historiador descreve as gentes como sam; o poeta, e o filosofo como deviam ser quando de si não sejam quaes devem. O historiador dis que Cyro teve muitos defeitos, e que Eneas teve muitas faltas; Xenofante querendo propornos hum principe digno de imitaçam, nam descreve a Cyro, como foi, mas como devia ser. Virgilio callando as faltas de Eneas, canta delle somente as virtudes, que o formavã heroe. O officio do Poeta he misturar a verdade com a mentira, Officium poetae in eo est, ut ea quae gesta sunt vere in aliquas species

obliquis figurationibus cum decore aliquo coversa traducantur. Lactancio Lib. 1. Inst. (57). e quem fizer o contrario he indigno de tal nome. Milagres. sam os aprovados pelo Ordinario; as cousas, que na epopeya parecem passar o poder humano huns lhe chamam Admirações, e outros Machinas, ou apparencias. A Epopeya he indigna de milagres (fallemos assi) verdadeiros, porque para estes ha historia. Se a Epopeya carecer de Machinas ficara sem admiraçam, que he huma das cousas que a emnobrecem. Os Milagres, as admirações (fl. 200) (as admirações) da Epopeya nam sam Evangelhos: todo (58) o ignorante conhesce que he estilo corrente da poesia fazer semelhantes fições: e que não se ha de crer firmemente maes que o que cree, e ensina a Santa Madre Igreja de Roma, E dado caso, e nam concedido, que a Epopeya fosse capaz de milagres verdadeiros, e fabulosos, nunca semelhante mistufa poderia nos ignorantes causar damno, porque os verdadeiros tersehiam por taes concordando com as informações authenticas, e os fabulosos tersehiam por poesia a qual perderia seu nome se nam fabulasse sobre a historia. Podem se logo livremente em argomento verdadeiro fazer novas fições sem escrupulo de se cair em erro. Mal se pode logo também seguir desta verdade ser acerto usar dos nomes dos Deoses gentilicos por materia comuna, poes ha nelles infinito engamno.

Encher os poemas dos nomes Juppiter, Saturno, Venus, e Marte e atribuir lhe potencias celestaés (sic), as quaes nam tem, he semear idolatria, porque sam nomes sem sogeito, sam mas chaves, sam avejões, sã idolos que o demonio inventou para enganar o simples; e os poetas authorizando os, fazendo mencam delles, imprimem (fl. 200v.) (imprimem) nos entendimentos do vulgo semente pernicioza de falsa religiam. (59) E nam basta dizer que o fazem por fiçam, e fabula, e que como taes nam devem ser cridos, porque nam se deve dizer cousa steril de crença, e nam he licito fingir cousa que cause detrimento a (sic.) Religiam; assi como no jogar as armas he licito o esgrimir, e nam ofender gravemente, e de nenhum modo agravar a vista, porque a primeira condiçam he salvalla; assi da mesma maneira os poetas na esgrima de suas fições devem lembrarse que se vae a salvar á (sic) religiam, a qual por ser delicadissima, qualquer pequena nodoa, e asadura lhe causa (sic) grave offensa. E assi representandose nas Epopeyas acções insanas, e loucas dos Deoses fabulosos, se vae totalmente contra a Religiam; e ficam incrediveis, (sic) e ridiculas; pelo que para semear admirações em nossos poemas, nam havemos de usar de Venus, ou Marte, mas do verdadeiro Deos, dos Anjos, de seus Santos, e das almas bemaventuradas, d'onde só, e verisimilmente podem proceder, porque os

Non esse poetae munus facta dicere, sed qualia fieri debent, et qui fieri possunt secun-(57) twon esse poetae munus facta dicere, sed qualia neri debent, et qui neri possunt secundum verisimile, vel necessarium. Arist. in Poet. c. 10 na versă de Ricobono. (N.A.) V., a propósito das versões da Poética usadas por P. A., a nota 12.

(58) Daqui até: "... Santa Madre Igreja de Roma.", riscado pelo A., com a seguinte nota marginal, também riscada: Verei atras fl. a margem 28 [197 da numeração atual].

V. a propósito a nota 51. Quebedo no Sonho de Morte quer que os Poetas se descartem de Jupiter, Venus, Apollo, e maes Deoses, sob pena q' os terão por advogados na hora da morte. (N.A.)

Deoses, ou sam Demonios, ou nam sam nada. Atee aqui Francisco Braçolino na sua Talia Musa Baiona no frotispicio do Scherno. He necessario (fl. 201) (He necessario) escrever ao uso moderno; Homero, e Virgilio nam escreveram em nossos tempos, e nós nam saberiamos escrever nos seus; seus poemas, quado elles os fizeram, eram novos, e nós fazemos cada dia poemas velhos. Hum prelado, varam virtuozo, causa imitaçam a todos; he necessario ser casto, charitativo, e prudente, como elle, mas hum fidalgo casado por imitar sua virtude, nam tem que fazer com seu modo de vida, nem com sua maneira de vestir; importa, como Homero, fazer bem huma discriçam, mas nam por seus termos, nem por seus epitetos; importa escrever, como elle escreveo, mas nam o que elle escreveo. Atee aqui Theophile prem, journ. Importa introduzir congregações, divinas em favor do genero humano, nam como gentio, mas como Cathòlico. Causa deleite, e utilidade a musa de Homero, e a de Virgilio, com os seus Concilios de Deoses, e com os mesmos causa credibilidade entre nós, porque a consideramos na conformidade do tempo, em que foi cantada, em que era deleitoso, util, e credivel, tudo o q' nella se contem, pella sua religiam, porem hoje que a temos por aprocrifa, e falsa, a credibilidade que tras consigo he jo-

Discurso f. 111v. (61).

/fl. 201 v/ Quanto mais que Luis de Camões não fez estas ficções dos Deoses a caso, senão com muita consideração, entroduzindo debaixo dessas fabulas huma excellente allegoria, (a que os poetas chamam alma da fabula) (62) e assi entedeo debaixo de Juppiter, e Deoses a divina providencia, e os espiritos angelicos, porque governa o mundo, dos quaes os bons nos ajudã e os maos nos empecem (63). E he tam antigo este pensamento que ate alguns dos primeiros filosofos, que estas deidades inventaram, nam quizeram entender outra cousa nellas, como se vee largamente de S. Agostinho na Cidade de Deos, e ainda da Canonica de S. Pedro, que por razam de tal intento (segundo Sam Jeronimo allegado neste lugar por o Padre Justiniano), chama a estas fabulas doutas; porem ,como estes filosofos pella falta do lume da fee cairam em muitos erros, e deram com estas fabulas causa a idolatria, foram condenados do apostolo no dito lugar dizendo, Non doctas fabulas secuti notam fecimus vobis Domini nostri

<sup>(60)</sup> Infelizmente ao fazer a fotografia do Mss. não me apercebi, bem como o autor da numeração atual, de que a fl. 201V e a seguinte (32 verso e 33 na numeração do A.) estavam grudadas. Apesar das diligências feitas, ainda não consegui fotografar o que me passou.

<sup>(61)</sup> Daqui até: "... com muita consideração, introduzindo", acrescentei, o necessário à compreensão do texto, socorrendo-me dos Discursos Varios Políticos, de Severim de Faria.

<sup>(62)</sup> huma cousa foi a allegoria dos Deoses Gentilicos, e outra deve ser a nossa. Verei doutissimamente a Escaligero L. 3 c. 16 f. 253. e no mesmo L. 3. c. 24. f. 291. e 293. em q' dis que se fingio Venus ser may de Eneas, Quod ejus heroici erat domina. Verei tudo. (N.A.)

<sup>(63)</sup> Se tal entende, como Vasco da Gama n\u00e1 orava a Jupiter, ou a Venus? Devia continuar com a Allegoria. (N.A.)

Iesu Christi virtutem, et praesentiam, etc. Mas oje que nam ha este perigo com os exemplos, e razões ja allegadas, tem lugar a Allegoria, que o Poeta nellas entendeo como imitando Virgilio no fim do Sexto da Eneida, explicou nestas oitavas, em que introduz a Tetis explicando a esfera a D. Vasco da Gama, /fl. 202/ (da Gama), onde fallando do Ceo Impirio, diz assi:

Aqui só verdadeiros gloriosos Divos estam, porque eu Saturno, e Jano, Juppiter, Juno, somos fabulosos, Fingidos do mortal, e cego engano. So pa. fazer Versos deleitozos Servimos, e se mais o trato humano Nos póde dar, he só que o nome nosso Nestas estrellas pôs o engenho vosso.

E tambem porque a Santa providencia, Que em Juppiter aqui se representa, Por espiritos mil, que tem prudencia, Governa o Mundo todo, que sustenta. Ensinalo a Profetica sciencia Em muitos dos exemplos, que apresenta Os que sam bons guiando favorecem, Os maós em quanto podem nos empecem.

Quer logo aqui a pintura, que varia, Agora deleitando, ora ensinando, Darlhe nomes que a antiga poesia, A Semideoses ja dera fabulando Que os Anjos da celeste companhia Deoses o sacro verso esta chamando, Nem nega que esse nome preeminente Tambem aos maos se dá mas falsamte.

/fl. 202 v./ Portanto assi pellas razões, como pellos exemplos fica Luis de Camões nesta parte livre de toda a calumnia.

# Exame

A presente prova intenta salvarse co a virtude da Allegoria; e nam era indigna de se receber, se o Poeta, o Poema, e o defensor fossem gentios; he la dizer que debaixo do nome de Juppiter, e deoses se entende a divinte providencia, e os espiritos angelicos, corrobora este pensamento com Santo Agostinho, e com Sam Jeronimo, citado por o Padre Justiniano, que lhe chama fabulas doutas. Authoridades sam estas que nam admittem escusa. Nos temos o mesmo parecer, e entendemos o mesmo pensamento

com a mesma intencam dos Santos acima referidos, que he fallar de fabulas de gentios, nos quais os nomes de Juppiter, Venus, Marte, etc. foram significativos, e incluiam em si a Providencia, e espiritos angelicos (64); mas querer applicar isto ás fabulas de engenhos Christãos, e dizer que entre elles tem a mesma força, que tevera no paganismo, he cousa fora a ameo ver de todo o caminho. Se acaso me respondessem que Ronsardo in l'Abbreg, de l'art Poetique f. 2, dis que emprendendose alguma obra grande, se mostrava o Poeta religiozo, e temente a Deos, começando, por seu nome, vou por outro que represente algum effei /fl. 203/ (effei) to de sua magestade, como exemplo dos poetas gregos, e Romanos, porque as Musas, Apollo, Mercurio, Pellas, e semelhantes deidades nam nos representam outra cousa se nom as potencias de Deos, ao qual os primeiros homens atribuiram muitos nomes pellos diversos effeitos de sua incomprehensivel Magestade: E que isto era tambem por mostrar que nam pode haver cousa perfeita sem principiar por Deos. Dirlhehia aos taes que Ronsardo como Nota Theofilo journ. prem. c. 1. com o vigor de seu espirito, e com a nua imaginaçam em mil cousas se igualou á magnificencia dos gregos, « Romanos, tendo por excellente tudo o que nelles havia, e que alcançava gloria em os imitar; e que assi com este presupposto nam observou religiam, a qual lhe podera dar ainda mais nome.

As fabulas dos antigos, que tiveram a alma da Allegoria, fundada em seus Deoses, nam lhe chamam doutas, mas doutissimas (65): quarem porem que as fabulas dos modernos se ennobreçam na Allegoria dos mesmos Deoses, e que essa as faça doutas, sem fazer differença da verdade da religiam, he dizer que reyna hoje em dia Augusto Cesar. Se Sam Pedro na sua Canonica condemnou ja semelhantes fabulas, nam se lhe dando de suas Allegorias, por seus escritores, como faltos do lume da fee, cairem em muito er /fl 203v./ (er) ros, e darem causa a idolatria, porque nam ham de ser oje condemnados com o mesmo vigor, poes sam homens, e em quanto homens, quiça nam de tam bom entendimento, como os d'aquelle tempo. os que as lem. Dizer que hoje nam ha perigo de idolatria, nam tem, a meu parecer, bom fundamento porque ainda que em Europa nam ha idolatrias. na Asia, e na America, há infinitos, e a ambas estas partes do munda passam livros de Portugal, e Castella, e nellas a maior parte dos nobres, e muitos, gue o nam sam sabem a lingoa em que vam compostos. Tasso Dial. il Cataneo tom. 5 Pros. f. 276, parece que fica em algumas palavras cheiro da gentilidade, e assi tal fim foi conveniente ao q' usa dos sonhos passados, mas nam quiça ao dos nossos tempos, a nossa religiam, nem ao nosso reyno de Catholico rey defensor da fee, e da piedade Christã, porque a

<sup>(64)</sup> Verei de força a Pinciano na Phia. Poet. f. 92. doutissimamente. (N. A.)
(65) Mariana in Epist. 2. Petri f. 1084. num. 16. Non enimi doctas fabulas secuti,... Regia Indoctas: Gothica Commenti ... a voz co q' na biblia grega se escreve significa fabulas doutas, e indoutas, signat goe. [graece] non ex fabulis docuisse Christi virtutem, seu majestatem et praesentiam, seu adventum, sed quod suis oculis vidit in transfiguratione, ate aqui Mariana. Paes in Cant. Moysis text. 1. annot. 1. Non enim coctas, et artificiose compositas esse docet. f. 5. col. 4. (N.A.)

opiniam que se tinha dos Deoses gentilicos deu atravez e perdeo o caminho da verdade em todos os povos, e todas as nações, e ainda que agoranam aja este perigo, com tudo das antigas fabulas podem perder co a gravidade, e com a reputaçã, tambem a fee, atee aqui Tasso uts'. [ut supra]. De maes d'isto a Allegoria só os doutos a conhescem; mas temselogo resposta na mão; Os Lusiadas de Camões nam padecem este defeito. porque em suas estanças se mostra ao olho sua Allegoria e a falsidadedos nomes dos deoses introduzidos, mas respondemos que a manifestacam da Allegoria nam entra de menhum modo na Epopeya, e que a falsidadedos nomes dos Deoses, envilece, e menoscaba este poema, por serem totalmente nascidos na Idolatria, como mostram varões, e exemplos ja allegados. Para o nosso escritor provar que fez Camões bem em declarardentro do poema a Allegoria, e a fal /fl. 204/ (e a fal) sidade dos Deoses, dis que o fes como imitando a Virgilio no fim do sexto livro da Eneida: cuidei em mim, e lembreime que nunca Virgilio manifestava a falsidade desua religiam (porque se o fizera, castigavam o por impio, e malvado) nem. menos posera por letra em toda a Eneida allegoria alguma, olhei de novoo fim do sexto, e cahi no fundamento da prova. Nam imitou a Homerono livro 19. da Odyssea, mas tresladoo, Virgilio neste lugar, descrevendo as portas do Somno: Sunt geminae somni portae, quarum altera fertur-

Cornea, quae veris facilis datur exitus umbris, Altera candenti perfecta nitens Elephanto, Sed falsa ad caelum mittunt insomnia manes. His ubi tum natum Anchises unaque Sibyllam Prosequitur dictis, portaq' emittit eburna.

Ille viam secat ad navis etc.

Levou a Sibilla á Eneas ao inferno, e nos campos Elisios entre asmuitas pessoas, que vio foi seu Pay Anchises, o qual lhe mostrou o progresso de sua vida, e geraçã; e para Virgilio mostrar que este accidente, e successo era fingido, e traçado de seu engenho, disse aguda, e sutilmente que tinha o Somno no inferno duas portas, das quais huma era decorno, e outra de Marfim, e que pella de corno sahiam os sonhos verdadeiros, e pella de marfim os sonhos falsos, e que Anchises /fl. 204v./ (eque Anchises) lançava fora do inferno o seu filho Eneas, e pella portade marfim: dando a entender ser fiçam quanto tinha dito da tal viaje infernal (66). Allegoria he dizer huma cousa, e entender outra que he

<sup>(66)</sup> Vee adiante f. 50 vers. (N.A.). Fl. 218V da numeração atual. Nan cum duas hicquoque ex Homero portas fecisset, corneam unam, quae vera: eburneam aliam, quae falsa somnia mitterentur; Aeneam, spectatis illis infernum portentis, porta eburneam egredientem fecit, (N. até aqui riscada pelo A.) Ut sagacibus lectaribus suspicandum reliqueret, totam illam. Talem esse: qualia somnia ex infermis eadem porta exiredixisset, e acrescenta maes que he isto parecer de Mureto, o qual nam se cotentando, mas astuta, q' justamente argomenta assi, contra Virgilio, por se declarar, ainca q' tam engenhosamente, e tira de frecha contra Camões, Aliena quippe sunt hac abofficio poetarum, qui quaquam falsa saepe proponunt, n' [nec] tamen ut falsa, sed tamquam credibilia proferunt. N' igr' [Nec igitur] in sua . . ja' sic praevaricari Virgilium credendum est, ut dedita opera velit ostendere, falsa esse, quae pro verissimilibus, affere debuit. ate aqui Gallucio in G. L. aen. [Eneida] locus 9. (N.A.)

secreta ao ignorante, e manifesta só ao douto: Neste lugar de Virgilio só o que se dis se entende, e dis que he fingimento a jornada de Eneas ao inferno, se elle dissera o que quis significar por ella, entam era Allegoria, e ficava o nosso escritor com seu intendo provado: pelo que assi como em Virgilio nam ha manifestaçã na Eneada de sua Allegoria, assi tambem • a nam devia de haver nos Lusiadas de Camões. E se de novo se arguir contra Virgilio diremos q' tabem errou. Aliena quippe etc. A introduçam de Thetis declarando a esfera a Dom Vasco da Gama, he chea de faltas. porque Thetis he deosa maxima, tem dominio sobre as agoas, e nam sobre a sciencia da Mathematica: se nos Lusiadas consentissemos Deidades gentilicas faria este officio ou Urania que he Musa superintendente das Mathematicas, ou Mercurio, que como correo de Juppiter, sabe os Ceos, conhece as estrellas, e tem noticia dos planetas, poes he hum delles. De maes d'isto as sciencias, como Medicina, Astrologia etc. nam entram na Epopeia maes que por accidente, e neste se tocam com muita brevidade, como no /fl. 205/ (como no) ta doutamente Castelvetro na exposiçam da Poetica de Aristoteles, e ultimamente he grande incredibilidade sentir Thetis mal de si, e das maes Deidades. Ninguem dis mal de si, dizer mal toca a inimigos. Mas especulemos a pra. [primeira] estança de Camões, que proventura fira causa de tanta queda. Primeiramente contradiz se nellas o Poeta, e prejudica a seu Poema, porque dizendo em pessoa de Thetis que Saturno, Juno, Juppiter, e a mesma Thetis, sam deidades fabulosas, fingidas do mortal, e cego engamno, usa dellas para persuadir, e cega se com o mesmo engamno: Secundariamente he em poeta catholico cegueira do diabo cuidar que so semelhantes deidades, que elle na idolatria inventou, podem servir de deleite, suavidade, e docura na poesia, porque muito maes gosto podem dar, e este juntamente com eterna utilidade, formando se as obras em piedade Christã, como doutamente notou Macario Musio Comerte Lib. de recta poeseos ratione dizendo, Nescio quo pravo errore, et impio non minus, quam perverso indicio usu venit, ut quae pie, ac religiose scribantur, minus dignitatis, et elegantice plerisque habere videantur; e o mesmo dis maes adiante que dos poetas gregos, e latinos se ham de [fl 205v.] (se ham de) tomar os ornamentos, e nam as fabulas, e que o nome de Christo tem maes suavidade que quantos o engenho humano inventou, e que nam ha para que deixar de ennobrecer com elle os poemas. Quid enim prohibet? quod retrahit? quae defficultas? (ut divorum nomina taceam) cur versus Christum non capit? cur non aeque sonat hoc nomen ut pleraque gentilium? equidem videre non videor quid dulcius in se habeat, vel magis consonum Anchisses, Priamus, Aeneas, vel litterarum natura, vel compositione, si elementarium sonum, et struturam perpendimus.

Terciariamente; A Astronomia foi mui sabida de Hebreos, Egipcios, e Caldeos, e delles as (sic) aprenderam os gregos, os que como foram tam curiosos de bem fallar, e se tiveram por tanto maes avantajados que

a todos os maes povos chamavam barbaros, deram a entender, apropriando a si as sciencias estrangeiras, serem seus inventores, e assi fizeram a Astronomia, da qual barraram os nomes, que os Hebreos, Egipcios, e Caldeos tinham dado aos corpos celestes, planetas, e estrellas, e em seu lugar escreverã outros de Varões illustres, e encheram tudo de fabulas profanas, para maes facilmente ensinarem sua idolatria (67), falsamente dis logo Thetis fallando com Vasco da Gama capitam Catholico, que ele, e os seus com seu engenho puseram os nomes das Deidades nas estrellas, poes /fl 206/ (poes) os taes nomes lhes deu a idolatria de Grecia, por cuja causa se nam devia fazer uso delles Poeta Christão. Por tanto assi pellas razões, como pellos exemplos fica Camões nesta parte (digno de toda a calumnia /riscado/) cõ pouco nome.

# **Texto**

Com tudo nos resta ainda neste ponto a que responder, e he dizer se tambem que foi o nosso Poeta pouco honesto nos episodios de tam honesto poema, o que tem facil resposta, porque como o argumento dos Lusiadas era tam grave foi necessario variallo com alguns episodios alegres, para entreter os leytores, e para isto fingio a deleitoza ilha de Santa Helena, e os esponsorios, que nella celebraram Vasco da Gama, e seu soldados com as Nimphas do Oceano (68), imitando os poetas antigos, e modernos, que todos meteram nos seus poemas estes episodios amatorios, como se vee em Homero nos amores de Calipso, e de Venus, e Marte, e em Virgilio no da rainha Dido, e em Apollonio Rhodio, e Valerio Flacco nas damas de Lemnos com os Argonautas (69), e finalmte. nos maes de Torcato Tasso do seu Poema Heroico. Mas nesta parte levou ainda Luis de Camões grande ventagem aos referidos, porque quando elles nam pretenderam declarar alguas Allegorias debaixo destas /fl. 206v./ (destas) fabulas (que como dissemos he a alma do poema) antes se vee que nam tiveram nellas outra tençam, senam deleitarem aos leytores (posto q a Fabula de Calipso sofra maes allegoria que as outras) e o nosso poeta debaixo dos nomes daquelas Nimfas quis entender a gloria, fama, memoria, maravilha, e todas as maes preheminencias, que participam os varões illustres, e esforçados por premio de suas obras, com os quaes seus nomes ficam perpetuamte, unidos na lembrança dos homens, como se ve nestes versos cant. 9. stan. 89.

<sup>(67)</sup> os Gregos, e os Latinos nomeavam os dias da semana com os nomes dos Planetas como nota Policiano nas Miscel. f. 522. Nós porem os lançamos de todo em esquecimento pello odio dos que os usarã. (N.A.)

<sup>(68)</sup> o entretimto, foi co a fermosura, com danças, banquetes, caças, nadares. Sã mulheres, nã sam Ninfas. Ninfas he inverisimil. Divino episodio he na Heracleica cant. 15. o das Damas Fenicias em Sidon, as quaes entretem a Aumaro, rey Arabico, co amores na tenha tempo Heraclio de vencer a ... em cujo ... hia Aumaro. ... (N,A,)

o das Damas renicias em Sidun, as quaes entretem a Admaro, ley Arabico, co ambres, pa. tenha tempo Heraclio de vencer a ... em cujo ... hia Admaro. ... (N,A,) o mesmo se colhe de Estacio na Thebaida L. 5. f. 213. Incipit et paulum. Conta Hipsipile que hospedaram, e regalarã aos Argonautas. A fiçam de Dido, e Eneas no 4. tem alta, e profunda allegoria, como entre outros, mostra Francisco Petrarca contra quem as negava escrevendo a Frederico Aretino epist. rerum senil. L. 4. f. 872. (N.A.)

Que as Ninfas do Oceano tam fermosas, Thetis, e a ilha angelica pintada Outra cousa nam he que as deleitosas Honras, que a vida fazem sublimada: Aquellas preeminencias gloriosas. Os triumfos, a fronte coroada Da palma, e louro, a gloria, e maravilha Estes sam os deleites desta ilha.

Como com estas palavras ficava a alegoria tam clara, nã se podem imputar por indecencia no Poeta os termos dos desposorios, com que a trata, porque esta participaçam da immortalidade da fama, significarã sempre os antigos por casamentos com que fingiam todos os Heroes, ou casados, ou aparentados com as Deosas (70).

# /fl. 207/ Exame

Defendeo o nosso escritor a Camões na castidade dos episodios (71), e com razam porque honestissimo he o da Ilha fingida de Santa Helena, e o dos desposorios nella celebrados, entre Thetis, e Vasco da Gama; e entre as Nimfas, e os soldados; e nisto nos conformamos com o nosso illustre escritor (72).

Em Lisboa, nam sei que douto, censurou a Camões (73) de pouco honesto nas estanças 31. 38, e 42. dizendo serem lascivas, e pouco convenientes á gravidade da Epopeia, por dellas se não tirar utilidade, mas damno (74). Nasceo, a meu ver, semelhante censura de se ignorarem as leys, com que semelhantes acções se representam, e de nam se saber que cousa seja particularizaçam; nem qual deva ser /fl. 207v./ (ser) a boa

<sup>(70)</sup> Virgilio tem allegoria nos amores de Dido, como tem Castelvetro 219. Taes amores foi para significar o fundamento do odio que havia de hava entre Romanos, e Cortaginenses. Progimnasm. 1. p. 7. 33. Mas Castelvetro reprova id. e Progimnas. 2. p. f. 56. Toto Aeneis ethico est docet enim quo vir fortis omnes casus ferre debeat: quid in omni fortuna sentiendum quid dicendum, quid ne tacendum. Baptista Mantuano no

Apologetico. (N.A.)

(71) na mesma Academia dos Ambientes o deviam nelles censurar de pouco casto (passagem riscada pelo A.; transcrevo-a porque esclarece as notas 38 e 41: Pires de Almeida, embora membro da Academia dos Ambientes, não assistiu a tôdas as suas sessões; dai dizer (in nota 41) que acreditava, supunha, suspeitava que Severim de Faria havía tomado a defesa do poeta com os argumentos já publicados em 1624 nos Discursos Varios Politicos)

<sup>(72)</sup> Os amores nã peccam contra a honestidade. Nas historias sagradas se lem os amo-(72) Os amores na peccam contra a honestidade. Nas historias sagradas se lem os amores de Tarbis fa. /filha/ del rey de Ethiopia co Moyses, de Bensaba com David, de Chosbi Madianita co Tambria, e os abraços de Salomam co tantas concubinas, e assi em hum poema secular se pode facilmente vedar alguma semelhante invençam. (N.A.). Nestas últimas palavras falta o advérbio "não" entre "secular" e "se pode". O autor havia escrito, no lugar de "vedar", "tolerar"; mudou a palavra e se esqueceu do advérbio "não".

(73) cens. 3 /Censura 3/ (N.A.) Não me foi possível apurar a que censor e a que censurador possível apurar a que censor e a que censurador possível apurar a que censor e a que censurador possível apurar a que censor e a que censurador possível apurar a que censor e a que censurador possível apurar a que censor e a que censurador possível apurar a que censor e a que censurador possível apurar a que censor e a que censurador possível apurar a que censor e a que censor

ra 3 se refere P. A.

(74) Verei de força a Gallucio Defens. 7. f. 10. quando Virgilio nam duvidou dizer de Juppiter Oscula libavit natae. etc. insigne. (N. A.)

imitaçam; mas deixando as provas destas cousas, que seria longo referir meudamente saibase que he Poetico, que succedendo descreverse alguma acçam torpe, e pouco honesta se faça com tal tento, que nem uas palavras, nem na significaçam dellas se conhesça, ou descubra alguma palavra de pouco decoro. Observou isto Homero, de quem conta Plutarco que escreveo sobriamente as affeições, e as practicas amorozas, como quando disse Juppiter

Nam numquam coepit mitem (?) mihi tanta libido e Helena. Non equidem indignum est, quod talis foemina tantis Aerumnis, tanto patitur iam tempore utrique (?).

E Virgilio escrevendo o adulterio de Eneas com Dido o cobre com prudencia, e escreve nam com particularidade, mas como por Enima o acto impudico.

Prima [et] Tellus et pronuba Juno Dant signum.

Que maior honestidade que fallando por boca de Dido dizer, Dulcem meum, donde notou Servio, tetigit rem inhonestam. O mesmo poeta descrevendo os abraços de Venus, e Vulcano brevemente, encobre modestamente toda a palavra, e todo o sentido que pode prejudicar aos bons custumes. Aene. 8.

Dixerat, et niveis hine atq' hine Diva lacertis /fl. 208/
Cunctantem amplexu molli fovet: ille repente
Accepit solitam flammam, otusq' medullas
Intravit calor, et labefacta per ossa cucurrit:
Non secus atque olim tonitru cum rupta corrusco
Ignea rima micans percurrit lumine nimbos.

[......]
Ea verba loquutus
Optatos dedit amplexus placidumque petivit
Coniugis infisus gremio per membra soporem

engrandece esta modesta (que parece lascivia, e tanto que dis Miguel da Montanha nos essais L. 3. c. 5. que se nam pode pintar Venus nua mais fermosa, nem mais viva). Aulo Gellio L. 9. c. 10. Annianus poeta, et plerique cum eo eiusdem Musae viri, summis, esti assiduisque laudibus hos Virgilii versus ferebant, (sic) quibus Vulcanum, et Venerem Mixtos iure coniugii rem lege naturae operiendam, verecunda quadam translatione verborum, cum ostenderet, protexit; Nicolao Eritreo nas suas Postilhas, e o Padre La Cerda. A mesma honestidade, modestia, e traslaçam de palavras, e o mesmo lugar de Virgilio usou Camões no lugar que o censuram, e se Homero foi lido das donzellas de Grecia, e Virgilio das Vestaes

de Italia, por sua liçam ser chea de reverencia, e pejo, e nam ouve (sic) entre tantos censuradores quem lhe reprendesse semelhantes lugares, porque se ha de tachar o mesmo em Camões. Mas tor /fl, 208v./ (mas tor) nemos a nossa Viaje. Nam nos parece seguro de nenhum modo chamar o nosso escritor Episodio em Homero aos Amores de Calipso com Ulisses, porque dam principio a acçam da Odyssea, e sam sua parte essencial, cousas que nunca podem convir a Episodio. Os episodios amatorios do Tasso sam o de Sofronia e Olindo; o de Erminia com Tancredo, e o de Tancredo com Clorinda; e o de Armida com Reynaldos; os maes nam sam amatorios, e sam maes que estes. Querer louvar a Camões dizendo que nos amores só elle teve allegoria, nam o consentirei, porque o lugar citado de Homero, que he Episodico, e contem os amores de Venus, e Vulcano, a quem o nosso escritor refuta, tem excellentissima allegoria, como escreve Plutarco de aud. Poet. Indicium de Venere adulterata solem detulisse aunt, hoc sensu, quod Veneris syderi sydus Martis congressum adulterio ... nativitates reddat, sole autem elato, et dependente ea non lateant. Que o adulterio de Venus, e de Marte significa que no ajuntamento do Sol com a estrella de Venus, Marte seja causa de geraçam adultera, a qual pella presenca do Sol, e pella vezinhança nam pode ser oculta. Maes tençam teve logo Homero neste episodio que deleitar ao leytor (75)! /fl. 209/ Manifestar a Allegoria como fes Camões, he erro e de nenhum hom epopeico he imitado: o maes que me lembra ver nesta materia, he no Adonis do Marino q' no primeiro canto allegorizando toda a Fabula

> Questo senso verace altri raccoglia, Smoderato piacer termina in doglia.

Texto.

A utilidade, que deste poema se alcança nam se pode explicar em poucas palavras, porque nam ha ninguem, que o lea, que na fique inflamado de hum admiravel desejo de gloria, e de empregar a vida em feitos illustres, aventurado a pella fee, pello rey, e pella patria. Aqui se vem as partes, e experiencias, que ham de ser os conselheiros, o zelo com que os minitros superiores devem entender no bem publico, e o premio, que se deve dar aos que bem trabalham. Na pessoa de Vasco da Gama se representa hum excelllente modello de prudente, e heroico capitam, e nas dos Reyes de Portugal, o exemplo de hum prudente principe. E se nam deu este louvor a todos os que reynaram neste reyno, foi porque o poema herico, quando se funda em historia verdadeira, que he maes perfeito, ainda que pode acrescentar a verdade do que passou, nam pode contrariar ao que passou na verdade, de maneira, que nem Virgilio pudera /fl. 209 v./ (pudera) dizer que Aquilles

<sup>(75)</sup> Fernando de Herrera sobre G. L. [Garci Lasso] canc. 4. f. 256. en publico; moraliza a fabula de Venus, e Marte. velohei. Verei tambem a Mazonio L. 3. c. 38. f. 567. no fim. Iterum Mazonio na Introd. Num. 77. (N.A.)

fora morto por Heitor, nem Homero, que Aquilles matara a Paris, e assi referem ambos estes poetas muitos vicios dos seus principes, e rainhas, por name ser licito a poesia encontrar nesta parte a verdade da historia, da qual guarda este e outros muitos preceitos. Pello que deste poema se podem tirar excellentes regras para a vida politica, e moral (76).

#### Exame.

Divertiose o nosso escritor da proposta, que fes no principio deste: tratado, e fes huma digressam, em que a seu parecer intentou defender a Camões na materia de invocar Musas, fazer concilios de deoses, e ultimamente de ter episodios honestos, torna agora de novo a seu primeiro intento no qual, conforme a proposiçam do presente discurso, em que dividioa Epopeia em sinco (sic) partes (a q'chama essenciais) que sam, ser imitaçam de hum acçam Heroica, honesta, e destas tem ja tratado, a seu ver, seguese lhe agora discorrer sobre a terceira, que he ser Util, e assi o fas. porem perdeo o caminho, porque seguindo elle numericamente, e propondo no primeiro lugar a primeira condiçam que he ser huma só acçam, saltou em claro a segunda, que era ser Heroica, e chamando segunda, æ que era terceira; aqui que devia dizer, A terceira, ou quarta condiçam, poes tinha dito, A segunda condiçã /fl. 210/ (condiçam) do poema heroico, ate calla a ordem, e começa simplesmente, A Utilidade, que deste poema etc. e o mesmo erro de disposiçam, e ordem comete na quinta condiçam, que começa tambem simplesmente O estilo deleitozo. Mas deixemos isto, que nosso intento he examinar se fas boa idea de Epopeia, assi nas razões, que propoem, como nos exemplos, com que pretende declarar seur intento.

A Utilidade nam he parte da Epopeia, he fim de toda a poesia (77), como ja dissemos por duas vezes. E do mesmo modo o Deleite, he fim da mesma poesia, e nam parte, e cada cousa destas per si, ou ambas juntamente intentam os poetas em suas obras, como ensina na sua Poetica Horacio.

Aut prodesse volunt, aut delectare poetae, Aut simul et iocunda, et'idonea dicere vitae.

Mal se pode logo dizer que a Utilidade, e o Deleite sejam partes essenciaes da Epopeia.

(77) do fim atras f. 6. e f. 18 vers (N.A.) (fls. 175 e 187 V da numeração atual). Vejam-se as notas 11 e 23.

<sup>(76)</sup> Nã se pode mudar, nem alterar o principio, nem o fim da acçam, concedo e isto nampessoa primaria, mas alterar os meyos, as circunstancias, e algum episodio fundado em hista. [historia] he cousa certa. Quanto maes que Tasso alterou o principio da suado Jerusalem, porq' em todo a hista. da guerra sacra se nã lee que se elegesse a Gofredo por capitam geral, e assi parece q' em nome dos principes Xpaós [Cristãos] se faça av tal guerra. Costa porem q' ganhada a Santa cidade, fosse elle Gofredo levantado por Rey della; e co tudo Tasso canta a eleiçã de General, e nã pecou, porque da doutrinam de Arist. he pprio. [próprio] do poeta o emitar, e o cantar nã a verdade, mas o verisimil. (N.A.)

Na Epopeya (78) se forma idea de hum verdadeiro principe, ou capitam, e assi vemos que Homero na Iliada representou hum forte, e valerozo capitam, e na Odyssea expressou hum fidalgo de singular sagacidade, e saber; e destas duas pessoas illustres, Aquilles, e Ulisses, fes Virgilio a idea do seu Heroe, do seu Eneas, dandolhe o valor de Aquilles, e a prudencia de Ulisses, logo mal fes Ca-/fl. 210 v./ (mal fes Ca) mões, em dividir a idea, representando na pessoa de Vasco da Gama hum excellente Capitã, e nos reyes de Portugal hum perfeito principe. Mas dirá alguem, isso he imitaçam de Homero, porque na Iliada Nestor he exemplo de prudencia, Aquilles de fortaleza, Diomedes de sufrimento, e outros de outras virtudes; mas respondemoslhe que na comprehensam de varias virtudes heroicas em varias pessoas nam se entende o formar Heroe, antes he violar suas leyes, e perverter sua natureza, e querer que seja o mesmo o uso da história, e o da poesia. Nam se deve logo aprovar a doutrina do escritor, nem o exemplo de Camões.

Desculpa o nosso escritor a Camões por nam louvar a todos os reysde Portugal; dos quaes, como ja em Lisboa notou outro censurador cens. 4. e cens. 5. (79) fallou Camões com muita indecencia, contando as fraquezas, e mao governo del rey D. Fernando, e del Rey D. Manoel, da rainha Dona Tereja, e da Dona Leanor. Prova sua opiniam dizendo que a Epopeia quando se funda em historia verdadeira, ainda que pode acrescentar a verdade do que passou, nam pode contrariar ao que passou na verdade, e que Homero, e Virgilio referem muitos vicios dos seus principes, e rainhas, por nam ser licito a poesia encontrar nesta parte a verdade da historia. Examinemos, ao grosso estas cousas. /fl. 211/ O poema de Camões, he epopeia feita para gloria, e triunfo da naçam portugueza; no panegyrico, e louvor, que se fas para exaltaçam dos Reys, Senhores, e povo de hum reyno, nunca se devem dizer palavras, que prejudiquem a nenhuma das pessoas celebradas, nem se deve fazer mençam de feito que dee sospeita de mao nome: nunca se ha de manchar a fama das pessoas, que se celebram; e todas estas cousas sam Maximas da Poetica. Quando Virgilio no sexto da Eneida ouve de fallar em hum principe bastardo que nam era de sangue, como Numa Pompilio fingio que o nã conhescia e o mesmo Virgilio no mesmo lugar havendo de fallar de hum infame, ou vilmente nascido, como Servio Tullio, passou o em silencio (80). Como acertou logo Camões em referir fraquezas de reyes, e de rainhas, a quem assi pello officio de Poeta, como por vassalo, e natural, tinha obrigaçam de exalçar.

Cousa sabida he que nunca a essencia da historia na Epopeia se devealterar; alteraveis sam as circunstancias, como vemos em Homero, e em

Daqui até: "... e perverter sua natureza,...", riscado pelo A. Não me foi possível apurar a que censor e a que censuras se refere P. A. Veja-se-nota 73.

Verei Toscanella fol. 116. (N. A.)

Virgilio. Nos Lusiadas he a essencia da historia o descobrimento da India (81), o que se conta dos Reyes, e rainhas de Portugal sam circunstancias, porque entram em lugar de Episodios, como he em Homero a narraçã de Ulisses a Alcinoo rey de Corfú, e em Virgilio a de Eneas a Dido, Rainha de Cartago, logo eram alterações, logo pecou Camões em nam melhorar semelhantes males. As cousas da historia nam vam tam apertadas, como as da poesia, em que qualquer sinal parece mancha feissima, por respeito da obrigaçam perpetua que o Poeta tem de melhorar, e aperfeiçoar as cousas vulgares para bem dos cus /fl. 211 v./ (para bem dos cus) tumes; nam convinha logo a Camões dizer imperfeições de seus principes.

Dizer mal de pessoas illustres, que devem ser de summa bondade, he gerar, e ensinar ruins custumes, no poema. Quando na Epopeya se representa hum principe mal acustumado, devese na mesma representar sua morte, a qual he premio, ou castigo de sua maa vida, mas cantar os defeitos, e nam ver a satisfaçam delles, he co o obrar mal ensinar doutrina depravada, quando se lhe dá o castigo, ficase dando doutrina, porque cada hum, vendo tal castigo, foge de cometer maos feitos, taes sam Capaneo, e Mezencio com cujo exemplo ensina o Poeta as gentes a temer a justiça divina. Indignamente fes logo Camões fazendo o contrario.

Nem Homero, nem Virgilio referiram vicios de seus principes, e rainhas: deixando a Homero, de Virgilio sabemos, que tachando muitos historiadores a Eneas de traidor á patria elle lho encobrio, e se fora licito em epopeia, nam lhe ficara na penna; Se o mesmo Poeta conta os amores de Dido, que parecem vicio, foi para mostrar o odio dos Cartaginenses com os Romanos; aqui queria agradar e por agradar se dizem na Epopeia cousas, que nunca fo /fl. 212/ (que nunca fo) ram, e assi o pudera fazer licitamente Camões, pondo em lembrança bens, e em esquecimento males; referindo virtudes, e nam fazendo caso de vicios havendo os, quanto maes que os que elle conta tem em contrario a fee de muitos nossos escritores, e quando ao Poeta se offerecem duas opiniões, fica em seu alvedrio seguir a que melhor lhe parece, e sempre a virtude he de melhor exemplo; e se por ventura Camões erasse (sic) teve em seu tempo maes que a opiniam q'seguio, por vicioza a devia deixar, poes teve por empreza ensinar cantando acções.

Dizer que nam he licito á poesia encontrar neste ponto (que he contar defeitos) a verdade da hista. /historia/, he totalmente ignorar, alem do que dissemos, que a Poesia olha só a verdade, em universal, e nam em particular, como a hista., e n'isto differem. A Epopeia naturalmte. anda sobre o eixo da Admiraçam, e assi aformosenta as cousas feyas, pule as toscas, levanta as humildades, amplia as mediocres. a Epopeia nam a governa o Caso, mas o Decoro, e tudo o que conta por verdade a hista, deve a mesma Epopeia melhorar por moralidade. Progim. Nisiel [Nisiely] 2. p.f.

<sup>(81)</sup> No Discurso Apologetico Pires de Almeida mudou de opinião, pois procura mostrar "ser assumpto dos Lusiadas de Luis de Camões as acções, que os Reys, Principes, Capitães, e Ilustres Varões Portugueses obraram em Europa, Africa, e Asia." V. a próposito a nota 21.

44. 45. Prog. 15. e 16. Na epopeia se pode inventar, reformar, e perfeiçoar as cousas com larguissima liberdade, obrar o contrario tendo necessidade, he ignorancia. Prog. 2. p.f. 21. Prog. 5.

### Texto.

O estilo deleitoso, com que estes preceitos vam acompanhados nam reconhece em toda a antiguidade superior, e difficultosamente lhe poderemos dar semelhante, porque deixando a dissonancia, que os antigos achavam nos versos de Homero, como refere Josefo lib. 1. contra Appianum, e os muitos que deixou Virgilio por acabar na sua Eneida, a facilidade, e consonancia deste nosso poema he tal, que nam parecem os versos compostos por artificio, mas ditados da mesma natureza (82).

E nos /fl. 212 v./ (e nos) lugares, que em a Poetica de Aristoteles se chama Pateticos, ou alteradores do animo, move os affectos com palavras tam proprias, e vehementes, que com summa efficacia fas força a quem os lee, de maneira que fica participante das paixões, que se contem encubertas debaixo d'aquellas palavras, imprimindo hum generoso alvoroço, quando trata da guerra, alegria nas festas, gravidade nas acções dos principes, compaixam na adversa fortuna, e finalmente huma admiravel suavidade em todas as partes do poema. Porem nas comparações, e discrições se avantaja tanto, que em certo modo se vença a si mesmo, porgue com tanta viveza as pinta, e exprime, que parece se representã á vista, e nam ao sentido interior.

### Exame.

Nesta ultimamente parte trata do Deleite dos Lusiadas, ou para melhor, das causas ou partes do deleite, a primeira das quaes quer que seja o esti10, a segunda erudiçam, a terceira a novidade dos episodios, a quarta a
mistura dos estillos, a quinta a licencioza lingoagem, e a ultima, e sexta
a boa proposiçam do mesmo poema. de cada qual dellas trataremos com
brevidade, e começando da primeira. Nam negamos nos Lusiadas de Camões estillo deleitozo,mas tambem a volta /fl. 213/ (a volta) vemos nelle
(sic) prosa rimada, quero dizer versos em prosa, que humilham, e abatem
notavelmente o fio do poema (83), e fica parecendo vestido novo com
remendo velho. Eix (sic) remendo cant. 3. st. 5.

<sup>(82)</sup> Peor he a dissonancia da falta de rima em Camões Lus. c. 10. st. 128 em q' liga cõ Molhados, e escapados, Executado, que quanto a malicia pode achar em Homero, e peores. Sam todos os seus versos agudos; podem louvarse pello tempo. Vee Herrera desculpando a Garci Lasso 232. no Prologo de Saa tambem. (N.A., riscada, possivelmente porque mais adiante trata especificamento do assunto).
(83) vea popular, e baixa. (N. A.)

Alem disso o que a tudo em fim me obriga, He nam poder mentir no que disser. Porque defeitos taes, por maes que diga. Maes me ha de ficar inda por dizer: Mas porque nisto a ordem leve, e siga, Segundo o que desejas de saber. Primeiro tratarei da larga terra. Despoes direi da sanguinoza guerra.

Eix logo vestido novo

Entre a zona, que o Cancro Senhorea, Meta septentrional do sol lusente, E aquella, que por feia se arrecea Tanto, como a do meyo por ardente, Jaz a soberba Europa a quem rodea Pella parte do Arcturo, e do Occidente Com suas falsas ondas o Oceano. E pella Austral o mar mediterrano.

Vemos tambem muita maes dissonancia em seus versos, do que Josefo vio em Homero, porque todos os seus agudos, como sam os acabados em Ar, Er, ir, or, al, el, il, Ao, Ao, e outros semelhantes, q'/fl. 213v./ (que) 🔀 sam muitos carecem de consonancia, e de suavidade, e totalmente sam reprovados de todos, o que nam tem os de Homero, porque sam contados os Criticos, que lhe enxergaram especulativamente dissonancia (84). Virgilio nam emendou a sua Eneada, e por nella conhescer alguãs 🖻 imperfeições mãdou em seu testamento, que a queimassem, e assi não fica 🕉 culpado em a deixar com meyos veros; Camões porem emendou em vida, e em vida deu a imprensam seu poema, e com tudo vemos nelle nam so versos dissonantes, mas estanças contra toda a ley da Versificatoria, qual he entre ellas no cant. 10. stan. 128.

Este recebera placido, e brando No seu regno, etc.

em que dá por rima a Molhados, e Escapados, Executado. No movimento dos affectos, que he doutrina de Aristoteles, part. 88. no Prol. e nas Comparações, e Discrições, he o melhor que temos em Portugal (85), nam obstante deveremse as discrições ao Barros.

(85) parece avantajarselhe Gabriel Pa. /Pereira/. (N. A.)

pode desculpar Camões dos versos agudos na conformidade que Herrera a Garci-lasso fl. 232. e o Chantre na Introduçam das obras do Saá. (N. A.) Veja-se a propósito a (84) nota 82. Pires de Almeida refere-se à seguinte edição cas obras de Sá de Mirauda: As Obras do Doutor Francisco Saá de Miranda. Agora de novo impressas com a Relação de sua calidade, & vida. Lisboa, 1614.

Texto.

He tambem a erudiçam parte do estilo deleitozo, e a muita de que o nosso Poeta illustrou o seu poema he assas notoria, nam havendo delle estança, que nam tenha particular conceito, doutrina, ou pensamento peregrino, de maneira que nam se achara poema nenhum, onde em tam breve escritura se tocassem /fl. 214/ (tocassem) tantos, e tam doutos passos de liçam varia, como nos seus Lusiadas, porque quasi nam ha nas letras humanas lugar insigne de fabula, antiguidade, hista., Mathematica, e qualquer outra sciencia, que nelle se nam acham, e quanto isto he maes ordinario neste poema, tanto he maes de admirar nelle, sendo esta parte da Poesia a maes difficultosa de todas (86). Porque como o principal intento nella seja mover affectos do animo, nam se pode alcançar este effeito ornando com elocuçam, e erudiçam estes lugares, como ja notou excellentemte. Aristoteles nesta sentença: Oportet laborare in ignavis partibus, et neque moratis, neque sententiarum acumine ornatis: occulit enim valde splendida locutio mores et sententias. Isto tem acontecido a muitos em Espanha, que se fizeram duros, e asperos encubrindo a força dos pensamentos com os comentos das palavras, de que he bom exemplo Francisco de Herrera (87). Porem Luis de Camões soube tomar tal meyo nesta difficuldade, que nam ha versos, que maes movam o sentimento que os seus, nem onde juntamente se veja a oraçam maes erudita, e composta.

### Exame.

A segunda parte do deleite he a erudiçam, esta he maes em Camões em partes, do que convem, porque todas as vezes que se introduzem /fl. 214v./ (introduzem) pessoas a fallar, e usam della [da fala] com excesso de ornato escurecem a oraçam, e confundem o pensamento, e se nam usam della, fica huma clareza humilde, e desprozada, e ambos estes modos se achã em Camões alguãs vezes, e he cair em estremo, e porque continuamente nam guardou teor conveniente, e proporcionado, facilmente se vee sua desigoaldade.

Louvase a Camões de comprender em escritura tam breve tudo o melhor que tem a humanidade, na qual nam ha lugar famozo de fabula,

<sup>(86)</sup> Vitanda igitur obscuritas e' [est], n' [non] in brevitate solum. sed. etc. Pontano instt. Poet. L. 2. c. 7. f. 87. de frecha contra o Chantre.

<sup>(87)</sup> he Fernando de Herrera (N.A.). Um entre muitos outros enganos de Severim apontados por Pires de Almeida.

antiguidade, historia, mathematica, etc. que nelle se nam ache (88); nós lho tachamos, e temos por vicio, porque hase de semar com a mão, e nam com o sementeiro, hase de usar de semelhantes cousas com limitaçam, e nam com excesso; tudo o superfluo he vicioso; o poema fase [faz-se] para deleite, e utilidade, cousas incognatas, e pouco notorias nam agradam maes que aos doutos, e ainda estes se molestam com ellas, e nam sam de utilidade ao povo. Homero, e Virgilio comprendem em seus poemas todas as artes, e todas as sciencias, porem estas estam dispostas com tanta brevidade que algumas vezes com huma palavra ou epitheto dizem tudo. e tem tanta clareza, que atee /fl. 215/ (ate) das donzellas foi cada hum facilmente entendido, o que nam tem Camões, que só os bons humanistas o entendem . Escusamos em Camões tanta fabula, tanta historia, tanta mathematica, bons pensamentos sam os que importam, e os que ornam o poema, as maes cousas devemse dizer brevissimamente, e por accidente: tudo vemos no poeta grego, e latino. Nam ha em a Jerusalem de Tasso oitava, e quiça verso em que a locuçam, e estilo nam represente admiravel fermozura, e bizarria: e d'isto o louva Benio no seu Commento f. 394. nam o louva de estar cheo de fabulas antigas, histas. etc. Veja a Jacobo Pontano nos Prodigmas sobre Virgilio c. 7. as cousas co q' Virg. ornou a sua Eneida doutamte.

A Erudiçam nam he na poesia a parte maes difficultosa de todas, he a maes facil: a Invençam he a parte maes difficultoza de todas, achada esta, com facilidade vem a erudiçam: difficil he formar hum corpo, maes facil o vestillo. Pediose huma Comedia a Menandro, chegavase o dia da promessa, e elle nam lhe tinha posto mão, estranhouselhe, e elle respondeo ja esta feita, nam falta maes que vestilla. Tendo as cousas, e a materia disposta no animo, estimava em pouco o maes.

Atras louva o nosso escritor em Camões a consonancia, e facilidade dos versos; mas maes lhe quizeramos boa invençam: Homero, como nota Miguel Montanha L. 1. c. 25. dos Essais, nam se lhe dá que nos versos de hum poema se abrevie huma syllaba longa, nem alongue huma breve, mas quer que riam as invenções, e o espirito, e o juizo faça bem seu officio. As rimas, caden /fl. 215v./ (canden)cias, e accentos imitamse facilmente, a invençam he a que tem difficuldade, e assi quizeramos em Camões maes invençam, posto que fora menos a consonancia, e facilidade dos versos, ainda que entam lhe chamaram bom poeta, e ruim versificador, mas maes nobre he o Poeta, que o versificador, e assi estimaramos nelle que imitara no seu Gama a Homero nos errores de Ulisses, reduzindo sua invençã a tempestades de mar, a contrastes, e machinas de demonios, a encontros de mostruos, a encantamentos de Magos, a impetos de

<sup>(88)</sup> louvando a Tasso, e calumniando a Dante Benio in Tass. f. 344 dis que na pode em Tasso encontrarse oitava, e quasi verso, em q'a locuçam, e estilo nam represente admiravel fermozura, e bizarria; na o louva de estar cheo de fabulas antigas, histas., /histórias/ etc. (N. A., riscada, e transferida, com outras considerações para o texto da fl. seguinte).

gentes selvajes, e a discordias, e a rebelliões dos seus, que podiam emparte ser cousas verdadeiras (89).

Trata o nosso escritor da erudiçam, a qual fas parte do estilo deleitoso, e constituea nos lugares insignes da humanidade, Mathematica, e outras sciencias, e fas em consequencia que estes taes lugares obram (sic) o principal intento da Poesia, que he mover affectos, os quaes nam pode mover a muita erudiçã, e exemplificase com Aristoteles: mas consideremos tudo de passagem. Os lugares das letras humanas, e das sciencias, nam se lhepode negar deleite, porem este alcançam o somente os Doutos, e os poemas fazemse para deleite de todos. Os lugares das letras humanas, e das sciencias nam movem os affectos do animo, antes o pervertem, e confundem, porque como sam cousas apartadas da vista, e que ordinaria /fl. 216/ (ordinaria) mente alcança só a especulaçam, e constam de materias poucosabidas, nam effeituam o movimento das paixões. Movemse as paixões, c os affectos do animo com singeleza de palavras; para o perfeito movimento basta a gravidade, a grandeza, e a novidade, como apónta Utinense, Si res fuerint graves, magnae, novae, et quae varium per se ferant exitum, laetitiam, spem, misericordiam, et refertae sint moribus diversis, ac perturbationibus, per se satis ornatam reddunt orationem, etiam si simplici verborum cultu rectae proferantur. O que puramente causa deleite com erudiçã, he a Natureza, a arte, o Decoro, a gravidade, a magnificencia, e a clareza, e todas estas cousas tambem com propriedade movem affectos. O exemplo de Aristoteles he de sua Poetica no discurso da Epopeia, tratando dos vicios, que a ella, e á Tragedia sam comuns, quer dizer. No que toca á locuçam, he necessario principalmente ter cuidado com ella, nas partes que sam maes ociosas, e que nam tem Custume, nem Sentença, porque a locuçam muito resplandescente, e muito clara escurece, e encobre co seu resplandor os custumes, e a sentença: vee aqui Aristoteles. Tinha obrigaçam o nosso escritor dizer nos quaes eram estes lugares. ou partes, que Aristoteles chama Ociosos, e com elles provar seu intento, mas ficoulhe no tinteiro. Partes ociozas sam na Epopeia as que ordinariamente ocupa o Poeta fallando em propria pessoa, nestas he necessario grande adorno de locuçam porque carecem de Custumes, e de Sentenças: as partes em que fallam as pessoas introduzidas. tem menos neces /fl. 216v./ (neces) sidade de ornato, porque constam de Sentenças, e

<sup>(89)</sup> Mençam fas Joam de Barros Decad. 1. L. 4. c. 9. de hum pronostico (do qual tambem se lembra Garzone na rua praça universal titul. dos hist. f. 352. o q' atribuiu maliciozamte. seu tradutor Figueroa a castelhanos) que os Incios tinham antes de ser conquistados pellos Portugueses, e era que haviam de ser sogeitos ao império del rey de Portugal, verei de força a Garzone tābem, e neste oraculo podera fazer Camões finezas. Barros f. 11. Dizendo q' o anno passado etc. q' a gente das naos faria total destruiçam dos mouros d'aquellas partes. E daqui podera fazer maravilhas. Camões sem emitar este lugar mas sim em 12 versos no cant. 1. st. 55 e 56. e no canto 8. st. 46. Sinal lhe mostra o Demo etc. (N. A.). Segundo João Franco Barboza Machado, op. cit. 1.ª parte, n.º 1, Pires de Almeida teria traduzido três obras de Garzoni: a Piazza Universale (referida nesta nota), o Teatro de'Cervelli Mondani e Sinagoga del'ignoranti.

Custumes: O vicio, de que tacha a Fernando de Herrera, he virtude poetica, porque por doutrina de Aristoteles, quando o Poeta falla em propria pessoa, que he ocupar as partes ociozas, tem obrigaçam de usar de todo o lume rethorico. Fernando de Herrera falla em propria pessoa ordinariamente em seus Sonetos, Canções, Odas, e elegias, logo guarda o preceito do filosofo. De maes d'isto, Todos os mestres da arte concedem plenissimo privelegio ao Poeta de fallar eloquentissimamente em sua pessoa, ou na de outrem, todas as vezes que trata materia de amor, e assi iudiciozamente cantou Tasso cant. 2. st. 10. a incidencia amoroza de Sofronia, e Olindo com flores, regalos, e dilicias de palavras. De prudencia usou logo Fernando de Herrera, sabendo que por natureza, e por arte he propria dos namorados a eloquencia, em por em seus escritos amorozos em tanta abundancia os ornamentos poeticos.

### Discurso.

Fazem assi mesmo por esta parte a novidade, e excellencia dos episodios, no quaes quasi nenhum outro poeta se lhe pode igoalar: porque os maes de Virgilio sam imitados de Homero, como o Banquete de Dido, a relaçã que alli fes Eneas da perda de Troya, seus trabalhos, e viajem, os jogos de Sicilia, a jornada do inferno /fl. 217/ (do inferno), e assi teve nelles pouco louvor. E Torcato Tasso nam se melhorou com as fabulas dos seus encantamentos, e cavalleiros andantes: porque ainda que elegeo fabulas possiveis, tem muito do improvavel, o que he contra os preceitos de Aristoteles, que dis que nos episodios devemos escolher antes os impossiveis, Eligere impossibilia et verisimilia potius, quam possibilia, et nullo modo probabilia. Este preceito guardon Luis de Camões excellentemente, porque despoes de imitar a Viriglio em fazer a acçam composta e nã simples, com referir Dom Vasco da Gama sua viajem a el Rey de Melinde, introduz o episodio da discriçã de Europa, e historia de Portugal, com as professias do velho (90), e Adamastor admiravelmente: Despoes na figura de Monçaide conta os ritos do Oriente, fes hum novo Concilio dos Deoses maritimos, e a discriçam do reyno de Cupido no monte Idalio. Nam he menos excellente a pintura da Ilha de Santa Helena (91), o banquete que nella deu Thetis a Dom Vasco da Gama, e seus companheiros, a musica de Serea (92), que captou os capitães illustres portuguezes, que despoes haviam de conquistar a India, e finalmente a discriçam dos globos celestes, e geografia das provincias novamte. descubertas.

<sup>(90)</sup> o que dis o Velho no fim do 4. canto nã sã Profecias, he hum juizo nascido de expe-

riencia, conforme a rază, e justo he huma reprehencă contra os cobiçozos. (N.A.)

A Ilha he fingida, e nă he ilha de Santa Helena (N.A.).

a Cantora do 10 Canto chama Camões, hora Syrena, hora Nimpha, e hora Deosa.

Seu Comentador Mel. /Manuel/ Correa assenta ser a mesma Thetis por mtas. vezes, (91) e he falso, porem a Musica deuse /deu-se/ estandose comendo, e Thetis estava a cabeceira da mesa co o Gama, e comia, e nã era decoro cantar a Senhora às Criadas, e familia, etc. (N.A.).

todos estes episodios foram pensamentos novos, e perigrinos, e tratados com tanta graça e /fl. 217v./ (graça, e) artificio que juntamente ensinam, admiram, e deleitam, porque nam ha na arte do bem dizer tropos, nem figuras, que aqui se nam vejam exercitadas: variando o estillo hora grave, grandiloco, e vehemente, hora florido, brando, e ainda jocozo, porque como o Poema Heroico he hum meyo entre o Tragico, e o Comico, assi participa, segundo Aristoteles da gravidade da Tragedia, como da graça da Comedia. Por onde Homero em muitas partes da Odyssea, e Iliada, entroduz historias jocozas, como foi a da prisam de Venus, e Marte na rede de Vulcano, e outro caso quasi semelhante de Juppiter, c Juno, a peleja do pobre Hiro com seu competidor, em casa de Penelope, e outros muitos em que o mesmo Poeta refere o riso a que com elles se moverani atee os mesmos seus Deuses (93), e Virgilio tambem no seu quinto livro descrevendo os jogos, que Eneas fes a seu Pae Anquises, segue no estillo jocozo as regras, que neste particular se devem guardar na poesia heroica. De maneira que Luis de Camões, assi nesta parte, como nas maes se mostrou excellente poeta.

#### Exame.

Seguessenos examinar a novidade, e excellencia dos episodios, e primeiramente /fl. 218/ vejamos se a tem o da Viajem de Eneas ao Inferno, e se Camões imitou a Virgilio como Virgilio a Homero, e se se melhorou o Tasso com os Episodios dos seus encantamentos, e se a acçam dos Lusiadas he Composta, e logo dividiremos os Episodios em Episodios derivados de historia, e inventados pello engenho do Poeta, e trataremos sobre a excellencia de cada hum por si, e ultimamente se a Epopeia he meyo entre a Tragedia, e a Comedia, e se nas acções deleitozas que usa, se serve de estilo jocoso; do que tudo colheremos a novidade, de que o nosso escritor louva, e engrandece os de Camões.

A jornada de Eneas ao Inferno, quer o author escritor, seja episodio imitado de Homero, e que carecia de novidade, e que porisso mereça nelle pouco louvor Virgilio. E respondemos que o ser imitaçam de Homero nam he materia de mta. duvida, quanto maes que se quisermos apertar o negocio diremos que assi como antes de Homero ouve Poetas, que cantaram a Viajem de Hercules, de Perithoo, e de Orfeo ao inferno, a quem Homero

<sup>(93)</sup> O caso de Juppiter, e Juno se canta na Iliad. L. 14. cuja narraçă he que Juno por favorecer a parte que defendia, que era adversa á Juppiter, pa. o adormecer se foi a casa do Somno; e cõ lhe prometer por esposa Pasitea, o obrigou a enfeitarse, e enganozamente pede emprestado a Venus o seu Cesto, ou Cinto, ou Relho, e com toda a formozura q' a iră, e arte em si tem, o rendeo a se deitar com ella, cobrindoos a ambos uma nuvem de ouro. Helicina (?) em sua Traduçã. f. 331. st. 47. L'herbe in terra... Porem a tudo isto o salva a Allegoria, e quando nã tivera maes q' a do Cesto esta bastava. Do Cesto se veja Hom. II. [Iliada] 14 f. 327. Ronsard Franc. L. 3. f. 135. e Maçonio no Ind. [Indice] verbo Cesto, e Vbo. Torcato Tasso. O caso de Iro he na Odyssea L. 18. mas por mao nome se chama Iro, o proprio era Arneo, e se bem he jocozo tem o fim triste, poes sae Arneo lançãdo em lugar os dentes pela boca. (N.A.)

imitou, assi Virgilio podia imitar aos mesmos. Mas nam he nossa duvidamo pertencente aser imitaçam de Homero, mas no tocante a novidade, e certamente que nam he pequena a de Virgilio, negada sem maes provaporque Homero finge na Odyssea ver Ulisses o inferno, estando acordado, representadoselhe sua especie neste mundo, a quem seguio Silio. Italico no livro 13 de seu poema dizendo

Stat (sic) juvenis faciemque Herebo, quae surgit in omni Exclamat vates, Patere: accedentia cerno Tartara, et ante oculos assistere tertia regna.

/fl. 218v./ Ecce ruunt variae species, et quidquid ab imo Natum hominum exstinctumque chao est. (94)

Virgilio porem claramente da a entender que a Viajem de Eneas ao Inferno foi sonho, e nam viajem feita realmte., como consta dos versos, emque elle mostra tornar Eneas do inferno a este mundo, passando pellas porta de marfim pella qual sahiam os sonhos,

Hic ubi tum natum Anchises, unaque Sibyllam Prosequitur dictis, portaque emittit eburna;

e assi vemos que Homero usou de Magia, Virgilio de via natural; a Home-ro imita Ronsardo na Franciada, e a Virgilio Lope na sua Circe, mas com grandissima ousadia, a qual porventura nasceo de imaginar que Virgiliofingira ir Eneas ao inferno em pessoa; e demoslhe que assi seja, fes com-panheiro de Ulisses a Perimedes, e Virgilio dá por companhia a Eneas a: Sibilla, mas nam ha deste lugar semelhante controversia (95). Novidadeteve logo o episodio de Virgilio, imitado de Homero, e que o tenham o do Banquete de Dido, e a narraçã feita da destruiçam de Troya por Eneas a Dido (96), e nisto fique superior a Homero, he tam certo, que affirma Udeno Nisielio 1. p. Prog. no pro. 26 f. 107. que Val più l'episodio solo de Didones in Virgilio che tutte le novelle da Vegglia nell' Ulissex de Homero. E que o episodio dos jogos, feitos nas exequias de Anquises seja melhor que os que na Iliada se fizera á morte de Patroclo, consta bem por exten /fl. 219 (por exten) so dos Commentarios do excellente La Cerda que meudamente aponta as imitações; Novidade ha logo nos episodios de Virgilio, e avantajados ficam aos: de Homero, e por elles merece Viriglio grande louvor. Quem nam merece louvor neste particular he Camões, que podendo melhorar a imitaçam. feita, ja por Homero, e por Virgilio, e acrescentar novas circunstancias, novos brincos, e regalos no episodio da narraçam feita por Vasco da.

<sup>(94)</sup> Vee atras fl. 36 vers. (N.A.) V. a fl. 204 V. da numeração atual. V. ainda a notas.

 <sup>(95)</sup> Gabriel Pra. /Pereira/ dá para companhia a Ulisses na viaje do inferno a Circe. (N.A.).
 (96) Castelvetro dá razã porq' Virgilio nam finge contar Eneas seus trabalhos a Acestes, our a Evandro senã a Dido. Verbo Virgilio. (N.A.)

Gama ao Rey de Melinde, estendeose em cousas que nam tem nenhuma dependencia com a acçam primaria, como sam a discriçam de Europa, geraçam, e successos dos Reys de Portugal; Homero, e Virgilio puderam dizer em semelhante episodio o mesmo conformandose com as cousas passadas em Grecia, mas tiveram as por ociosas, e pouco coherentes ao primeiro assumpto, e assi fugiram, empregandose no tocante aos seus Heroés; e se Camões tratara só dos longos rodeyos, que o Gama fes no mar, q' era parte dependente da acçam, nam ficaria sogeito a esta censura. Bem se vee logo que Camões fez só o que faltou em novidade, e em excellencia, e que neste Episodio teve pouco louvor, e que se deve de justiça a Virgilio, e que melhor imitou Virgilio a Homero, que Camões a Virgilio.

Oppoemse ao Tasso ser defeituozo nos episodios fundados em encantamentos, e em cavalleiros andantes, e querse que sejam melhores os de Camões, derivados de Déidades gentilicas. A materia de religiam gentilica assas fica /fl. 219v./ (fica) reprovada: os encantamentos, e cavalleiros andantes do Tasso convem agora mostremos sua bondade, os quaes nam podem carecer della, poes pella maior' /maioria/ pensam originados do melhor grego, e do melhor latino que epopeicamente poetou, e tem consigo escusas que admitem os que co maes rigor sentenciam poemas, quando delles se quizessem valer. Encantamentos sam no Tasso a Nuvem, que fas invisiveis a Ismeno, e a Soleymam, e huma nuvem fas na Eneida invisiveis a Eneas, e a Acates, a morada subterranea do Sabio Mago, e he no quarto das Georgicas a habitaçam da Ninfa Cyrene, tambem sita debaixo da agoa (97), e quando a Virgilio salve a religiam que ouve em seus tempos, ao Tasso salva a Allegoria, ou para melhor haver tal casa, como ele escreve em huã sua carta, ser na Gotia, de authoridade de Olao Magno; tem juntamente lugar de encantamento no mesmo episodio a Vara, o Escudo, e o livro que o proprio Mago dá a Carlos, e a Ubaldo cavalleiros andantes que vam á (sic) buscar a Reynaldos, para se haver de tomar Jerusalem: e sam tudo cousas, que se salvam em virtude de Milagre com o qual se salva finalmente tudo; porque donde entra a potencia divina he tudo nani so possivel, mas facil, e na verdade, que quem deu aos dous cavalleiros tal vara, tal escudo, e tal livro, podia co a mesma virtude ter casa debaixo da agoa, e nella haver muitos ministros prontos ao serviço de taes cavalleiros com aquelle real appa /fl. 220/ (appa) rato, e fazer retirar as agoas, e sair dellas a pee enxuto: quanto maes que semelhante duvida pertence a arte, e quando a ella a não queiramos remetter sendo proprio das artes naturaes o congregar, e o desagregar, nam he para que duvidar que alguma virtude natural nam possa fazer este effeito (98). O Paço, e Jardim de Armida sam puramente obra de encantamento: no Ariosto temos hum

<sup>(97)</sup> Paço do Neptuno em Camões, em Gabriel Pereira centro na agoa, Cova do Severo em Garci Lasso f. 504. Adiante f. 587. Anel de Giges Moly de Homero. (N.A.)

<sup>(98)</sup> os Dragos, os Leões, as Serpentes, as delicias, as Nimfas, de tudo ha lembrança entre gregos, e latinos, que por brevidade deixamos, sã encantamtos, reprova o Zinano Dragos na f. 41. na 1 col. quasi no fim. (N.A.)

jardim de Alcina, feito na India, este de Armida se finge em cima de huma montanha asperissima, cingida de nuvem, e assi fica co maior admiraçam. O Bosque encantado he imitaçã de Lucano no terceiro livro da Farsalia. onde finge fontes em que ninguem se atrevia a tocar, ou cortar arvore. como nota longamente Gustavino nas Annotações do 13 canto da Jerusalem do Tasso f. 229. Estes sam os encantamentos reprovados, em que o Tasso se melhorou pouco de voto do nosso escritor. Entre os cavalleiros andantes, deixando a Argante, Olindo, Dridan, Tancredo, cavalleiros de mta. verisimilhança, e necessidade na Fabula contamos a Carlos, e Ubaldo, estes sam em tudo tam necessarios, e verisimeis, a jornada que fazem por mar as Fortunadas (99), guiados da Donzella incognita, he huma das cousas maes deleitosas, que eu saiba em poema algum, assi por respeito do gosto da Cosmografia, e da professia, como do lugar, que per encantamento fes Armida: foi sumamente necessario fazerse tal jornada, por a pessoa de Reynaldos estar longe, e /fl. 229v./ (longe) do exercito, o que fas o Poeta por dar justa grandeza a seu poema, e introduzir com elle admiraçam, quero dizer por urdir as cousas de maneira, que nam podendo esperar a vitoria, sem aquelle cavalleiro, fosse necessario ir se burcar ... poes era ministro, e executou a tal tomada, como Aquilles na Iliada. Grande novidade, e grande excellencia tem em si logo os encantamentos, e cavalleiros andantes do Tasso, e muito se melhorou com huns, e outros a Camões, e nam digo a Homero, nem a Virgilio, por escreverem em differente religiam, a qual sem necessidade seguio no poema Camões. Duas especies principais ha de magia, huma tem comercio com os espiritos, e demonios tacita, ou expressamente, chamase Goetia, e he prohibida, sogeitamselhe a Negromancia, Idromancia, Geomancia, Ciromancia, e outras. Outra com maes propriedade se dis Magia, e he huma nobilissima parte da filosofia natural, com a qual aplicando activa ... se produzem, e obram cousas que ao povo parecem milagres, e sam veros, effeitos naturaes, qual he o da pedra cenar, que atrahe a si o ferro (100). Ambas estas especies de Magia tem o Tasso no seu Gofredo; para co ellas adquirir admiraçam: a pra. [primeira] usa no Magico Ismeno, a segunda no Sabio que enviou os cavalleiros andantes a chamar Reynaldo; e da pra. tomou só a Negromancia, /fl. 220A/ (101) (a Negromancia), que he a que por via de encantamento fas parecer que resurgem os mortos, de que temos exemplo em Lucano, no sexto da Farsalia, e em Eliodoro no sexto livro da Hist. de Ethiopia (102), Gustavino nas Annot, do Tass, cant. 2, f. 43. Se isto assi he, como he, que razam ha para se dizer que Tasso se nam melhorou com

Verei Fracastor della. (N.A.)

oje sã as Canareas, conforme Camões nos Lus. cant. st. Gustavino cita a Plinio que he de differente parecer. Vem nas Annot. Tass. no Index Verbo Isole. (N. A.; incom-(99) pleta na indicação do citado passo de Camões).

Esta fôlha, como a 221A, escaparam à recente numeração do Mss. Sôbre esta obra deixou Pires de Almeida um estudo: Argumento de Heliodoro. Para o juizo da hist. Ethiopica de Heliodoro "Mss. 1096-A, fis. 338 e seguintes. (102)

os episodios de seus encantamentos, e cavalleiros andantes, poes os decorou (?) de magia natural, fazendoos da parte dos infieis, como dados a superstições, conformandose com o povo da religiam catholica, que tem por admirações semelhantes cousas, e por ridiculas as dos deoses da gentilidade, quaes sam os de Camões. Para o nosso escritor provar as faltas, que cometeo o Tasso nos seus encantamentos, e cavalleiros andantes, dis que ainda que elegeo fabulas possiveís tem muito do improvavel, o que he, a seu ver contra a doutrina do filosofo, que ensina deveremse nos episodios escolher antes os impossiveis provaveís, que nam os improvaveís possiveís. Italia he may da Poesia, e nella Florença tem o primeiro lugar, sua Academia, chamada a da Crusca, he fertil em engenhos, estes defenderam agudissimamente ao Ariosto no Orlando, e em seu favor calumniaram ao Gofredo do Tasso, e descobrindo talvez nelle, maliciosamente, alguns defeitos nunca com /f. 220A v./ (nunca com) toda a sua agudeza poderam enxergar falta nos cavalleiros andantes, e nem nos encantamentos. Os encantamentos, e cavallheiros do Tasso observam com perfeicam as leys da Poetica, usando da impossibilidade provavel, e fugindo da possibilidade improvavel, com o que imprimio nos animos infinita admiraçam, cousas, que nam se vem em Camões, e se as ha, mostrem mas. Aristoteles nam dis que nos Episodios devemos escolher antes os impossiveís provaveis, que nam os improvaveis possiveis; quando dá tal doutrina he no particular tratado dos vicios comuns a Epopeia, e a Tragedia, e nam no dos Episodios. E este preceito abraca as partes essenciaés, e as accidentaés do Poema, quero dizer, os Episodios, e acçam primaria, e assi he falsa a prova com que quis derrubar aos cavalleiros, e por por terra encantamentos do Tasso, e o lugar de Aristoteles trazido sem noticia de sua força, donde nasce ser semelhante documento nocivo aos que poetando o seguirem. Intenta mostrar o nosso escritor seguir Camões em seu Lusiadas a impossibilidade possivel, e exemplificase com o Episodio da narraçam da viaje do Gama ao Rey de Melinde, em que entra a discriçam de Europa, e historia de Portugal, cousas que como erã verdadeiras, sabidas largamente das Decadas, e Cronicas nam havia nellas impossiveis provaveis, por succederem todas as claras, e estarem vivas na memoria dos homens. Provara /fl. 221/ (Provara) bem o seu intento os episodios de Adamastor; o do Concilio martimo, e o do Banquete de Thetis, tambem provara, se Camões escrevera no tempo dos Cesares; mas logo tornaremos a estes Episodios, e aos que por hora deixamos esquecidos. Assenta o nosso escritor imitar Camões a Viriglio em fazer a acçam composta, e nam simples, devendo saber por doutrina de Aristoteles, que nem a Eneada he epopeia, ou Fabula, ou acçã composta, nem os Lusiadas de Camões, porque a accam de ambos estes poemas he simples. Fabula, ou acçam simples he a que nem tem Agniçam, nem Peripecia, quero dizer, a que carece de reconhescimento, e de mudança de estado, ou de huma destas cousas, mas segue hum perpetuo teor. E pello contrario, Acçam Composta, he a que

consta de reconhescimento, e da mudança de estado, ou de qualquer destas cousas (103). Ac Fabularum alia simplices sunt, aliae implexa: etenim actiones, quarum incitationes fabulae sunt, ne aliud quaeramus, sunt tales. Apello simplicem actionem, quae facta, ut difinitum est, continua. et una, Transitus fit sine peripecia, vel Agnitione. Implexa est, ex qua cum agnitione, vel peripeciis, aut ambabus transitus fit. atequi Arist. c. 13 na trad. de Riccobono. Agniçam he hum reconhescimento da cousa já conhescida. Peripecia he huma mudança de estado nam esperada, e repentina; ambas estas cousas, ou cada huma de per si se ha de achar no heroe da acçam, como em a Odyssea, que ha Peripecia matando Ulisses os Procos, sem de nenhum modo o imaginarem ,e ha Agniçam, reconhescendo Euriclea, Telemaco, e Penelope a Ulisses. Ha semelha /fl. 221v./ (semelhantes) cousas no Eneas de Virgilio, ou no Gama de Camões? reconhescese algum destes heroes, ha alguma mudança de seus estados, quando menos se espera? Nam por certo porque o curso de todas suas cousas corre por via ordinaria, com hum continuo teor, sem mudança repentina, e sem novidade inesperada; he logo a Eneida, e sam os Lusiadas, poema Simples, e nam Composto, nam teve logo acerto a conclusam, poes foge das advertencias do mestre da Poetica: Se elle me dissera que a Eneida, e que os Lusiadas tinham acçam simples, e que a tal era melhor que a Composta, e se valera de Platam, q'assi o afirma, de voto dos que dizem que entre os Platam teve para desterrar de sua republica a poesia comua, foi pella variedade, e que maes variedade tem a acçam, ou fabula Composta, que a Simples, Seria maes sufrivel poes se fundava em opiniã altercada, e com tudo lhe responderemos, defendendo nosso intento, que ainda que Platam vituperou a poesia comua pella variedade, nam entendeo a variedade da fabula, ou acçam, mas a variedade de costumes, como declarou gentilmente no principio de suas questões Poeticas Proclo, que Plată nam calumniou a Agniçam, nem a Peripecia; quero dizer o recon hescimento ,nem os varios successos, que apos elle se seguem, mas só a variedade dos costumes. Logo de hum modo, e outro nam seguiremos o parecer do nosso /fl. 221 A/ (nosso) escritor, que tem os Lusiadas, e a Eneida por acçam Composta. Os episodios de Camões ou sam derivados de historia, ou inventados de seu engenho: Derivase de historia o que contem a discriminaçam de Europa, e historia de Portugal, e das professias do Velho, e dos ritos do Oriente: o da discriçã dos globos celestes, e terras de novo descubertas, como mostram nossos Chronistas, escritores; e se entre estes ha parte alguma, que pareça nam se derivar de historia he o vaticinio do Velho, contudo quem bem attentar a Joam de Barros na Decad. 1. L. 4. c. 2. (103 a) vera dizer, E começarã de os encommendar a Deos, e lançar juizo segundo o que cada hum sentia daquella jornada etc., das quaes

(103A) Verei Barros lugar citado de força. (N.A.)

<sup>(103)</sup> Sine Agnitione aut peripetia simplex erit, cuiosmodi est Ilias, et Aeneis. Viperano L. 2. Poet. c. 4. (N.A.)

palavras tomou Camões motivo para formar as professias, que o Velho, disse aos que se partiam para a India. Inventouse do engenho o episodio de Adamastor, gigante transformado no cabo Tormentorio, que oje dizemos, Cabo de boa esperança: o do Concilio dos Deoses maritimos: o da discriçam do reyno de Cupido: o da pintura da ilha fingida, o do banquete de Thetis, dado ao Gama: o da Musica da Serea. Estes sam os episodios de Camões. Vejamos agora se tem novidade, e excellencia. O episodio, que abraça a geografia de Europa, e successos de Portugal, nam tem novidade, nem excellencia; nam tem /fl. 221 A v./ (nam tem) novidade, porque sam cousas, que andam na boca de todos, nam tem excellencia, porque em parte sua lingoagem he muito humilde, e em parte contem defeitos dos Reys, que se deviam de se rever sem elles: o dos ritos do Oriente, e a descriçam dos estados, e reynos novamente achados, tem a mesma falta, por quasi serem tomados da primeira Decada de Joã de Barros, e do Padre Joam de Lucena; o das professias do velho tivera novidade, e admiraçam, quando fora feito por algum sabio, ao menos conhescido por fama, ou escrito com presuposto de virtude como são em Homero, e em Virg. Calcante, Cassandra, Heleno, e Sibylla, que sam no Tasso Ismeno, Pedro Mago hermillem. (?) Isto basta aos episodios derivados da historia. Nos fingidos do engenho de Camões tem excellencia, mas nam novidade, o da Congregaçam das Deidades maritimas, carece porem de verisimelhança, a qual nasce da falsidade da religiam, nam tem novidade, porque he imitaçam do Concilio celeste em Homero, e em Virgilio: o da discriçam do reyno de Cupido, Tha Fingida, tem verisemelhança, excellencia, porem nã tem novidade, porque no tocante ao reyno de Cupido, temos exemplo, e nam quero citar gregos, nem latinos, em Anto Ferreira no Epitalamio ao Casamento da Sa. Dona Maria co o Snr. Alexandre Farnes, principe de Parma, f. 138. e no pertencente a Ilha fingida temos tambem na ilha de Calipso, monte de Circe, e jardins de Alcino, e de Armida (104): o do banquete nam tem verisemelhança, (causa de lhe perder a excellencia) nem novidade; tiralhe a novidade o gassalhado (sic) que deram as mulheres de Lemnos aos Argonautas; o da musica tem só novidade nascida nam da ma /fl. 222/ (nam da ma) teria, nem do modo, mas da pessoa: porem tal novidade vicia trata cõ novidade a Odyssea (105).

Examinemos porem este negocio maes meudamente, porque: Musicas, e baquetes vemos em epopeias gregas, e latinas, ou so entre deidades, ou so entre mortaes, bem sei que a Epopeia se forma de Deidades e de pessoas nam he porem maes que para levarem ao fim a acçam, e ajudarem a parte

<sup>(104)</sup> em Claudiano fol. solta. do reyno de Cupido. Citar (?) Camões que trasladou Petrar-

ca (N.A.)
Serea Deidade, ou peixe de már; Lusiadas, que ouvem a Musica, navegantes, Thetis
Deosa do mar. Serea em terra, cousa nova. Monstra maris Syrenes erant, quae voce canora / Quasiibet admissas detinuere vates. Ouvid. 3 de ... Eram tres: Partenope,
Leucosia, Ligya. do mal que faziam aos Navegantes Marcial L. 3. Syrenas hilarem etc.
(N.A.)

amiga, e impidir a contraria. Camões por novidade fes Banquete entre homens, e Deosas, e Musica de Serea, ou Ninfa, dada a homens, cousas, que alem de peccarem contra a religiam, nam sam verisimeis, e se tem excellecia he entre idiotas. O Episodio da discriçam dos Globos he ocioso por a mathematica, assi como as maes sciencias, nam ser sogeito de Poesia, antes. pelo mesmo caso que hum poeta trata quasi (?) ex professo sciencia, ou arteperde o tal nome, porque nã imita, e fica com o de escritor de tal cousa. O episodio de Adamastor, tem novidade, e excella., e admiraçam, e o do-Sonho, que el rey Dom Manoel teve do Indo, do Ganges, he furto, mas bem imitado, e co boa verisemelhaça (106). E se com estes o nosso escritor provara seu intento nam gastaramos estas poucas regras em examinar osoutros. Tornemos de novo a ver se tem novidade, e excellencia, como em os de Homero, Virgilio, e /fl. 222 v./ (e) Tasso. Os Episodios destes tres. Poetas sam ou Comicos, ou Tragicos, ou realmente Epopeicos, e os maes delles tem Nós, e Solturas, tal ha que donde começa acaba; e tal que seespalha por duas, e tres partes do poema; nenhum delles deixa de ajudar, ous de impidir a acçam; o tempo que cadaqual abraça he brevissimo em comparaçam da acçam primaria. Todas estas cousas deixou Camões em esquecimento, e seu denfesor nam fes caso dellas. As causas que para isso podia haver, julgam os dicipulos do filosofo; bem se conclue logo a esterilidade de novidade, e de excellencia nos Episodios de Camões, e que aja falta destasduas cousas, pode ser prova novamente, ver que os Episodios dos bonspoetas quasi sempre sam invençã propria, e que dos episodios de huma epopeia, conforme Aristoteles, se tiram duas, e talvez maes Tragedias. Osepisodios de Camões sam pella mayor parte derivados de hista., e de tal historia nam ha nenhum, salvo a morte de Dona Ines de Castro, que possa dar materia a Tragedia. Claro está logo nelles a falta de novidade, e excellencia. Que graça, que artificio, que doutrina, que admiraçam, que deleiteha nestes episodios? Vejamos agora a nobreza dos estilos, com que os engrandece se he verdadeira, e a que pede a Arte. Quer o nosso escritor que Camões varie os estilos aproveitandose do /fl. 223/ (do) grave, do florido, e do jocoso, que sam copetentes (como elle dá a entender) á Epopeia, á Tragedia, e á Comedia, e tem de ser a Epopeia hum meyo entre a Tragedia, e a Comedia, participando, conforme Aristoteles, da graça desta, e da gravidade d'aquella. Consideremos esta doutrina. O estilo grave he proprio da Tragedia, e quando chamemos estilo grave ao que forma a Epopeia, hecom algumas differenças, que em outra escritura nossa deixamos provado-(107); o estilo florido compete com particularidade á Poesia lyrica, e o jocoso, de necessidade só á Comedia. Talvez admitta a Epopeia o estilo-

<sup>(106)</sup> Poucos meses depois do presente trabalho, Pires de Almeida voltaria ao tema do episódio do Sonho de D. Manuel, já tratado na Academia dos Ambientes (1629), e voltando ao assunto travaria com João Soares de Brito, e João Franco Barreto a polêmica.

a que mais de uma vez me referi.

(107) Pires de Almeida refere-se ao seguinte trabalho: Discurso sobre o poema heroico, Mss...

1096-A, fls. 629-635V.

florido, e quase sempre grave, mas nunca o jocoso, e assi de nenhum modoabraça tres estilos, por lhe nam serem convinientes. (108) Ser a Epopeia meyo entre a Tragedia, e a Comedia, por doutrina de Aristoteles, he para mim causa nova, e assi peço que me aponte o texto. Bem sei eu que a Epopeia inclue em si Tragedia, e Comedia, que inclua Tragedia (sobre o que fica dito) ou pa. melhor Tragedias o prova Plutarco lib, de Homer, dizendo ex tant omnes apud Homerum ... Tragediae, actiones grandes, et a communi opinione alienae, Deum apparitiones, orationes ab elato animo profectae: e mais abaixo, Neq' tamen ... sunt nefariorum facinorium (?) commemorationes qualia sunt in /fl. 223 v./ (in) certae nuptiae, parentum, aut liberum caedes, atque alia portenta novae Tragaediae sunt inventa, quin etc. Que comprehende Comedias o affirma o mesmo Plutarco no mesmo livro, Nihilominus Comaedia (sic) ... coepit: invenias enim apud eum qui res maxime sublimes, atque grandes referat, quaedam esse etiam quae interim risus. materiam praebent. E Lelio Brisciola L. 4. c. 22. se conforma em tudo com Plutarco, e despoes de provar ter a Epopeia em si Tragedias, vindo ás Comedias, dis Iam vero praeter hunc ... ... instrumenta voluptatis in epopeia, joci sales jocundae narrationes festivi sermones. Bem sei eu que a Epopeia introduz pessoas Tragicas, e comicas, operando cadaqual conforme sua qualidade, como reyes, e rainhas, pastores, e gente comuã, que ajudam a conduzir a seu fim a accam. Mas que a Epopeia seja meyo entre a tragedia, e a Comedia nam o ouvi, como tambem ouvi dizer que goza, e participa do estilo jocoso, o que provo com a Iliada, e a Odyssea de Homero, e Eneada de Virgilio. Bem estou eu que na Iliada serve Vulcano manquejando aos Deoses de escenação, e que por isso Immensus coepit caelestia numina visus

e que Thersites o maes feyo, cobarde, maldizente, e arrogante soldado que ouve no Cerco de Troya, como o pinta o mesmo Homero.

Quo non ad Troyam venit vir turpior alter /fl. 224/
Lumine distortus, claudus pede, gibbus utroque,
Deformatum (sic) humero, etc. sendo de tam boas partes dotado, Ulissem concitans, ab eo verberatus omnibus risum movet: Plutarco lib. de
Homero. Bem esta tambem nos exemplos da Ulissea que tras o nosso escritor, e nam como finge (?) fazer Homero semelhantes introduções

por aliviar ao animo dos ouvintes, e para moderar os trabalhos da vida, e para variar a materia proposta. Diante dos olhos do entendimento-

<sup>(108)</sup> Muitos dizem que na Epopeia ha de haver igoaldade de estilo, mas nam he seguro porque como ella em si cotem varias materias, fica obrigada a conformar com ellas o estilo, com condiçam q' nunca admitta o comum, e jocoso. Vee, ou na Repost. da Opp. 32. do Zinano. (N. A.)

tenho dar por tacha a Camões a Censura decima (?) quese lhes fes em Lisboa, sobre a estança 35 do canto. 5. (109) misturar huma graça escusada, referindo que ouve riso, contra a gravidade da Epopeia, e de sua arte; a qual censura procede injusta, e indevidamente, Epopeia nam lança de todo fora o riso, nem a graça, ainda que tal graça, e tal riso he nella terrivel, e cheo de espanto, e medo, como he o do Ciclope Polifemo na Odyssea. (110) Ém muitas maes cousas a esta materia pertencentes estou presente, mas dizerse que a Epopeia em taes historias. ou acções conste de estilo jocoso ( que he o proprio da Comedia) ignoro o author de bom nome em que se ache, e a razam em q' se funde. Homero nas suas acções jocosas usou de estilo grande, e com a magnificencia das palavras moderou a humildade da sentença. Virgilio nos jogos, que Eneas fes nas exequias de seu pay An /fl. 224 v./ (An) quises nam tem historias jocosas, deleitosas sim; nem menos usa de estilo jocoso, como tambem nam usa Homero, porque o estilo que ambos com semelhantes partes trazem, he deleitoso, e as historias de ambos nam tem em si riso, porque o que propriamente chama o filosofo riso, he o que nasce das cousas feyas sem dor. As palavras que poem diante dos olhos a feyaldade, podem provocar a riso, as quaes sendo quasi imagens das cousas feyas, sam feyas: as palavras fermosas cousam o gracioso deleite á Epopeia; e á Lyrodea (?) maes que a todos os poemas, he conveniente, e assi o riso, e o deleite gracioso nascem de causas contrarias, a saber, o riso de palavras feyas, e o deleite gracioso de palavras fermosas, e sam tam differentes, como Tersites, e Amor. Nam he logo seguro dizerse que Virgilio usou nos taes jogos de estilo jocoso, porque sem contraversar he o lyrico, que elle usou tambem nas Georgicas, estilo meão, florido, doce, e suave. Nam sei logo como se possa dizer que Camões assi nesta parte se mostrou excellente Poeta.

### Texto.

Com esta sua obra ficou enriquecida a lingoa portuguesa, porque lhe deu muitos termos novos, e palavras bem achadas (111), que despoes ficaram perseitamente introduzidas. Posto que nesta parte nam deixaram alguns scrupulosos de o condemnar /fl. 225/ condemnar) julgandolhe por defeito as palavras alatinadas que usou no seu poema. Porem desta censura o absolvera com facilidade quem tiver noticia das leys da Poesia, e da licença, que he concedida aos Poetas para fingir, e derivar novas palavras, porque como tem obrigaçam de fallar ornadamente (112), nam pode deixar de enriquecer seus versos com palavras ou desusadas, ou novas, ou transferidas, que sam as condições, que ensinam os Rhetoricos para a

<sup>(109)</sup> nam vi cousa maes fria; se Velloso subira depressa era ventajem, maes decer do alto he natural aos tombos q' se deitava (?) viera correndo (?). (N.A.). Também aqui não consegui apurar a que censor e a que censura se refere Pires de Almeida.
(110) o dito he de Cesar nos Comentarios. (N. A.)
(111) Nam inventou palavra alguma. (N.A.)
(112) tanto que quer Fracastor que seja seu fim. (N.A.)

oraçam ficar com magestade, e fora do estilo humilde, e vulgar; assi o aconselha Aristoteles na sua Poetica dizendo, Locutionem apertam, et non humilem esse; apertissima quidem igitur est ea, quae ex propriis nominibus, sed humilis: exemplum autem Cleofontis poesis, et Steneli Grandis autem, et innutans vulgarem rationem, quae peregrinorum speciem habentibus utitur. Peregrinorum autem, similia dico, linguam, et translationem, et productionem, et omne quod praeter propium, Neste lugar discorre Aristoteles largamente sobre esta materia, e defende a novidade dos termos, que usou Homero, contra os que por esta razam o calumniaram. O mesmo affirma Isocrates, pay da eloquencia grega, dizendo na vida de Evagoras, Poetis multa dantur quibus ornare suum carmen possunt. His enim et Deorum cum hominibus congressus (114), tum disceptationes, et certamina quibus, cum volunt, fingere licet, et cum haec narrare voluerint, nom /f. 225v./ (non) eadem verborum lege, qua oratores astringuntur. Itaque non solum verbis usitatis, verum etiam novis, translatis, et perigrinis, et omni denique dicendi genere, suam poesim ornare possunt. Oratoribus autem nihil tale concessum est. etc. Esta lícença concede maes largamente Horacio aos Poetas Latinos, porque nam só lhe permite, que usem dos vocabulos antigos que já nam estam em custume, mas que finjam de novo os que quizerem com tanto que se derivem da lingoa grega, dis elle

Et nova, fictaque nuper habebunt verba fidem, si Graeco fonte cadant, parte detorta; quid autem Caecilio, Plautoque dabit Romanus, ademptum Virgilio Varioque? Ego, cur, acquirere pouca Si possum, invideor; Quum lingua Catonis, et Enni Sermonem patrium ditaverit; et nova rerum Nomina protulerit? Licuit semper que licebit Signatum praesente nota, producere nomem etc.

Tambem Tullio, principe dos oradores, confirma este privelegio aos Poetas, dizendo no seu Orador: In utroque frequentiores sunt, et liberiores poetae, nam et transferunt verba cum crebrius, tum etiam audacius; et priscis libentius utuntur, et liberius novis.

Deste privelegio usou tanto Virgilio que alem de declinar muitos nomes latinos pellas terminações gregas, e fallar pellas frases d'aquela lingoa,, escreveo por palavras tam fora do uso ordinario que Macrobio gasta nam pouca leitura /fl. 226/ (leitura) em mostrar os fundamentos, que para isto Virgilio teve, dizendo que todas aquellas palavras traziã sua origem da antiguidade latina, e foram em seus principios usadas. Do mesmo

<sup>(113)</sup> O nosso Jeronimo Cortereal, Luis Pra, [Pereira]. (N.A.)
(114) Poema de Homens, e deoses, nã sei donde... ... da Epopeia f. 38. verei lugar de Petrarca (?) (N.A.)

modo se valeo Torcato, e tanto se valeo do antigo Toscano, e da lingoa latina, que destas palavras novas lhe notaram hum particular Vocabulario. Com estes exemplos fica bem livre o nosso Poeta da Calumnia que lhe impoem das palavras alatinadas, as quaes sam tam proprias, e naturaes a nossa lingoa, que se escusam os vocabularios de Torcato, e Virgilio, e se entendem de todos igoalmente com o romance portugues (115).

Exame.

Intenta agora o nosso escritor izentar a Camões das palavras alatinadas, de que ordinariamente se serve, de que muitos o tacham, e para isso prova com Aristoteles, Isocrates, Horacio, e Cicero, que os poetas tem licença para se valerem de palavras estrangeiras, transferidas, alongadas, velhas, e novas; e podera acrescentar as Metaforicas, as ornadas, as encurtadas, e outras, que tem lugar na Epopeia, as quaes todas fazem a lingoagem da poesia epopeica livre de humildade, e de vileza. A virtude, e a excellencia da lingoagem da poesia consiste em nã desamparar a clareza, e em se nam abaixar á humildade do fallar comum: sam de interesse á clareza as palavras proprias, e usadas, mas estas /fl. 226v / (mas estas) por sua muita noticia causam humildade, e baixeza: e pello contrario as palavras estrangeiras transferidas, alongadas etc. sam accommodadissimas a tirar a lingoagem fora do uso comum, e a darlhe grandeza, porem com esta bondade periga a clareza, e entra o fallar escuro, e assi convem tomar hum meyo, fazendo huã mescra das palavras proprias, e usadas com as estrangeiras transferidas, alongadas, etc. pa. q' co estas se fuja da baixeza, e com aquellas se ponha diante dos olhos a clareza; se isto usara Camões ficara fora de censura, mas bem considerado nam se vee nelle, para haver de fazer perfeita lingoagem de Epopeia, maes que palavras Metaforicas, Translaticias, e Proprias. Novas nam ha nenhuma, Velhas poucas: das maes nam se lembrou; lembrandose em seu lugar das alatinadas, como sam Aurifero, Odorifero, celeuma, cauda argentea, via lactea, lanigero, tremulo, crastino, altisono, salso, rabido, flavo, nítido, terror Punico, Avena, e infinitas outras desta estofa, as quaes nam sam domesticas, nem entendidas do povo, mas só de gente dada ás humanidades, que he a menos, sendo os poemas feitos para os maes; chama os Italianos a semelhante vicio Pedantaria, e he entre elles odiado grandemente. Aristoteles quando no tratado da lingoagem Poetica defende a Homero, nam o defende da novidade dos termos, que usou, como quer o

<sup>(115)</sup> O inventar palavras he proprio do Poeta, mas he ou por semelhança, ou por dederivaçã, ou por Conjunçam, ou por fiçam do nome, como tem Viperano co exemplos L. 1. Poet. c. 17. Camões nem inventou palavra alguma, nem se inventara se duvida se guardara a doutrina de Viperano. Tunc autem sunt nova, cum primum excuduntur. Quorum quidem faciendorum semp. [semper] fuit in poetis maior licentia, quam in oratiribus. Quoniam poetae ad certam pedum necessitatem compulsi, et se moti a recta quasi via eloquendi, nom quaedam modo verba mutare, sed etiam extendere corripere, convertere, dividere coguntur. Viperano uts'. Porem a medida dos nossos versos nã vae por pees. (N.A.)

/fl. 227/ (como) o nosso escritor, mas defendeo somente do allongar as palayras, contra Euclides que tinha para si ser Homero defeituoso, e andar mal em fazer longas as palavras breves, e que se tal licença se desse aos Poetas livremente, seria facil compor, e fazer versos: sam as palavras do texto as seguintes na traduçam de Heinsio (116), quare non recte hoc vituperant, qui hunc sermonem reprehendunt, Homerum perstringunt; sicut ... Euclides, quasi facile esse scribere poema, modo concedatur extendere verba, ac inventare, ... quis voluiret; e se Homero cometera alguma falta nos termos novos, e nas palavras que novamente achou Aristoteles o acusara, ou o escusara, se o merecera, mas nisso como no maes andou sempre com muito tento. Se Camões allongara alguma palayra, que de seu fosse breve, como tinha licença para fazer se quisera, ou soubera, vinha o lugar de Aristoteles a ponto. Nam sem muita consideraçã deu por documento Horacio que tinha campo fraco. O Poeta latino para de novo derivar palavras da lingoa grega, porque como ella era rica, e a latina pobre, convinha aproveitarse de seu tresouro; e alem d'isso por ventura era o povo latino, tam corrente na lingoa grega, como somos os portugueses na lingoa castelhana, e assi lhe ficava facil sua inteligencia. E com tudo se bem attentara Horacio esta licença havia de dár, conformandose com Aristoteles, aos escritores de Epopeia, porque como he poema grande tem necessidade de taes ajudas. A mesma licença que dá Horacio aos latinos, temos nós para deri /fl. 227v./ (deri) var palavras em Epopeia das lingoas castelhana, francesa, e italiana, ajustandonos com a naçam da pessoa que representarmos; mas formar palavras da lingoa latina, que he ja morta, ou renovar as que tem bollor de esquecimento, he nam saber a lingoa, que no melhor de ... ... e querer resuscitar o que ha tantos annos jaz sepultado, sem q' delle se lembre vulgarmente. Usar de huma palavras latina em caso de necessidade (com tanto que seja simples, e nam composta, como sam quasi todas as de que se val Camões) quando na lingoa em que se escreve nam ha outra tam significativa; ou quando com ella se fas rima, por de outro modo padecer algum detrimento o verso; ou quando se quer representar alguma antiguidade, he justo; mas querer sem nenhuma destas causas usar della, he pouca noticia. a qual fas o poema enimatico, confuso, e mal entendido, e nem por isso a lingoa fica maes rica, antes barbara. Tratar na lingoa viva de inventar palavras, e aproveitar se das lingoas, que temos dito, pa. exprimir tudo, he enriquecer a lingoa, desenterrar palavras mortas da lingoa latina, he enterrar a poesia. Nam se me diga que a authoridade de Camões fas ley, porque só a razam a forma. Muitas palavras usa Petrarca, que se nam aceitarã, e foi poeta doutissimo, e nenhuma della tem a disformidade, que se vee nas de Camões. O usar Virgilio de palavras originadas da antigui-

<sup>(116)</sup> É a tradução latina da Poética de Aristóteles,mais tarde, isto é, depois de 1640, traduzida e comentada por Pires de Almeida. V. na 1º. parte dêste trabalho a nota 59.

dade do Lacio, que pello pouco uso estavam esquecidas, /fl. 228/ (estavam esquecidas) nam foi usar de privelegio, antes foi fazer seu poema maes veneravel. As palavras velhas, de doutrina de Quintiliano, nam so fazem a lingoagem de estima, mas damlhe grandeza, e deleite, porque tem consigo a veneraçam da antiguidade, e por estarem desusadas, e esquecidas tem graça semelhante á novidade; mas com todas estas excellencias he necessario moderaçam em seu uso. Herrera sobre G. L. 1. 3. O que tudo se proya (?) em Virgilio. Nam prova nada em favor de Camões o lugar de Macrobio fundado em Virgilio, porque nam usou de palavras velhas, serviose somente das que de presente andavam na boca da gente com que se criou, e para levantar o estilo se valeo das alatinadas, com que barbarizou nam só o Poema, mas a lingoa obrigacam fazer o que fes Virgilio, como nota Macrobio, usando de palavras, que em seus principios tinham sido usadas: e se queria estenderse e fazer seu poema magestuoso com a elegancia da lingoagem, imitara a Homero, que de todas as quatro lingoas que ouve em Grecia se aproveitou grandemente, servindose das perigrinas, velhas, e comuãs, e para isso correo todas suas provincias, como tem Plutarco lib. de Hom. Omnis graeci sermonis diversitatis notas operi suo intexuit, deliquet (?) eam universam Graeciam omnesq' eius nationes obivisse ;e maes abaixo, Manifestum autem est, eum, ut varietatem orationi conciliaret, omnes graecorum no fl. 228 v./ (no) vas colligisse, (117) quippe cum omnibus loqueretur, omnes quoque Graciae totius linguas in unam aliquam poeseos formam simul et contulit, et miscuit, e assi foi entendido, e agradavel a todos; e o mesmo fora Camões se os documentos de tal mestre observara, deixando as palavras alatinadas, de que o calumniamos. A Virgilio, e a Homero principalmente imitou o Tasso ajudandose das melhores palavras, que usa nam digo a Toscana, mas a Lombardia, o Piemonte, o reyno de Napoles, e as maes provincias de Italia, e se a doutrina de Homero, referida por Plutarco, e por Maximo Tyrio advertirã os Academicos da Crusca nam o censurarã com tanta liberdade, mas bastelhe por resposta o que o mesmo Tasso lhe dis na Apologia, que fes a sua Jerusalem, e a Replica de Camillo Pellegrino, e o Discurso sobre a mesma materia de Horacio Lombardello, e ultimamente o doutissimo Commento de Benio em que de proposito mostra a ignorancia aos da Crusca, manifestando a excellencia da lingoagem do Tasso. E se agora de novo considerara o mesmo o Cavalleiro Estilhano nam se soltara tanto contra o Adonis de Marino; mas tornemos as palavras alatinadas, de que foi maliciosamente tachado o Tasso, como tambem modernamente ao (sic) Zinano, das quaes refere /fl. 229/ (refere) o nosso escritor que lhe notaram hum particular vocabula-

<sup>(117)</sup> ac modo usum perigrinis, modo veteris, modo communibus, aut vulgatis. E Maximo Tyrec esta do mesmo parecer: Hanc ita proposuit (I, rationem) ut nec Jonicam, nec Doricam omnino esse vallet, aut Atticam, sed quae esset communis graeciae; (Trecho riscado pelo A.).

rio. O Vocabulario que fes a Academia da Crusca nam foi das palavras do Tasso, may foi de todas que ella aproyou por boas nos melhores escritores toscanos, pa. deste modo se conservar pureza no escrever; e pa. isso aprovar (?) lançaram fora muitas, que lhe pareceram asperas, e meterã nelle outras, que o erã como nota o Tassam, e assi não ficam muito judiciosos: as palavras que notara no Tasso por defeituosas os Academicos, andam postas na Grossa que fizeram ao Dialogo de Camilo Pellegrino, como se vee na Replica 148. e no Lombardello Errore 1. vemos que disserã os Academicos que seriam oitenta palavras pouco maes, ou menos, todas estas ou sam palavras desusadas, e esquecidas, e renovadas pelo Tasso, ou postas em escritura do historiador, ou do poeta, ou frequentadas no uso de algum povo; e defendendose o Tasso na sua Apologia confessa sinceramente que só Matutino pos sem exemplo de poeta, ou Romançador, ou historiador Italiano; pello que fica livre de calumnia o Tasso, poes imitou a Homero, e a Virgilio, o que nam se vee em Camões, poes ou nam soube, ou estimou em pouco semelhante imitaçã, e teve em muito as palavras alatinadas, que no uso commum, e ordinario sam enimas, e nam fora trabalho de pouca importancia fazer hum particular indice dellas, e imprimillo no fim dos Lusiadas, como fizeram muitos de palavras historicas, e fabulosas, e de enimas proprios.

\*

### /fl. 229v./ Texto.

Cae assi mesmo debaixo do estilo deleitoso a boa proporçam do mesmo Poema, o qual para ser perfeito ha de ser fundado sobre historia verdadeira, e admiravel, de algum varam insigne em Virtude, e valor: a historia nam ha de ser larga, porque havendoselhe de acrescentar os episodios sera o volume demasiado, e nam tendo episodios ficara o poema seco, e sem ornamentos que deleitem (118). Nem menos sera de cousas tam antigas, que já nam estejam na memoria dos homens, nem tam modernas que sejam vivos os de quem se escreve (o que todavia se entende, na acçam principal, e nam nos episodios, onde se introduzem profecias, que fallam dos presentes) (119). Nem se ha de contar a historia successivamente, mas começando no meyo dos succesos, alcançarseha depois noticia do precedente com subito conhecimento. Estes, e os mais preceitos da arte se vem tambem guardados neste poema, como a quem quer que o lee, he notoria. Pelo que podera bem ser, que se Aristoteles o alcançara nam gastara tantas palavras em louvar os de Homero.

(119) Episodios fingidos devem ser. Episodios verdadeiros ... a Belmonte na Introduçam da Aquileia Destruida. (N.A.)

<sup>(118)</sup> Epopeia pluribus episodiis amplificanda est, ne si nullis digressionibus dilatatur Sterilis, et inornata sit omnis leporis, et venustatis expers; quam episodium (?) varietas maxima anffert. Viperano L. 2. Poet. c. . . . 4 (N.A.)

Exame.

Mostranos o nosso author ultimamente a materia da Epopeia com a grandeza da pessoa, em que se funda, dizendo que ha de ser historia verdadeira, nã larga, por causa dos Episodios, nem apartada, nem chegada a nossos tempos, que deve principiar do meyo: Pezemos todas estas cousas, porque algumas dellas tem apparencia de jus /fl. 230/ (de jus) tificadas, porem o fiel da balança mostrara a verdade. A boa proporçam da Epopeia fica a perfeiçam do corpo, que ha de ser unico, composto de varias partes entre si pendentes, necessarias, e verisimis, e nam se sogeita ao estilo deleitozo, antes a admiraçam, o qual pode estar em poema, que co varias acções de huma só pessoa grande forme varios corpos, como os Romanços. O estilo deleitoso, ou lyrico pertence a materias amorosas, como já deixamos apontado (120).

O haver de ser a materia da Epopeia fundada em historia verdadeira, entre os coriosos, ou estudiosos da Poetica, he cousa maes que notoria, e ja sobre ella fizemos particular discurso (121), que em mão de alguns afeiçoados nossos anda, em que nam rejeitamos a Epopeia de fiçam derivada, porem damos a palma a originada de verdade, e assi nã gastamos aqui tempo, tinta, nem papel. Dizerse porem que nam ha a tal historia de ser larga, por respeito dos episodios, he dizer que deve ser ou sumariamente conhescida, que he opiniam de Castelvetro, ou breve em si mesma; e qualquer destas que entenda, nos nam agrada, porque a conhescida summariamente nunca deve ser notavel, porque a que o he passa por beneficio de muitas penas a noticia de todo o mundo, e huma escreve sua particulari /fl. 230v./ (particulari) dade, e fica sendo sabida de todos com todas suas circunstancias: e a breve em si mesma, por pequena carece de justa grandeza, e ainda que Aristoteles diga que a Epopeia tenha muitos, e longos episodios, nunca ham de ser tantos que afoguem, e desluzam a materia essencial, porque assi como em hum anel deve ser maes o ouro que o esmalte, assi na Epopeia deve ser maes o principal, que o accessorio. A materia de Epopeia deve ser (ou) tirada de parte de historia real, de todos conhescida, parte porem que tenha principio, meyo, e fim. Homero nã cantou a guerra Troyana, mas os sucessos que nella aconteceram no decimo anno, procedidos da colera de Aquilles, e assi foi parte, que tinha principio, meyo, e fim, e tudo pendente de huma pessoa, e nam foi historia inteira, ou deve fundarse em hista, inteira. (121 a) Patricio no Trimeram escreve que o Tasso no Gofredo, imitara a Homero, cantando parte, e nam toda a guerra Sacra; Verdade he que imitou a Homero, o qual por durar o cerco de Troya dez annos, cantou

(121 a) "ou deve fundarse em hista inteira." (N.A. que não liga bem com o texto).

 <sup>(120)</sup> V. nota 107.
 (121) Pires de Almeida deve referir-se à seguinte obra: Definição de Epopeia, sua interpreteçam, e distinçã ce suas partes, Mss. 1096-A, fls. 404-409, escrita possivelmente em Beja, em 1634.

os feitos do ultimo, ou quanto succedeo por causa da Ira de Aquilles, mas o Tasso cantou a guerra Jerusolemitana inteira, sem deixar parte alguma, e assi sua Fabula, ou acçam toda contem seu principio, meyo, e fim. /fl. 231/ E Patricio incorreo neste erro por nam advertir, que as empresas (?) seis annos antes levadas (?) pello exercito Christão nam tiveram por Cabo, e Capitam a Gofredo: nem menos pertenciam ao cerco, e conquista de Jerusalem, de quem só canta o Tasso. atequi Benio no Comment. sob. Tass. c. 1. st. 61. 67 (remete a Compar. disc. 1. e 2. e particularmente a folha 48. em que mostra que no Gofredo a accam tenha seu principio, meyo, e fim nam em huma parte da guerra Jerosolemitana, mas em toda, e que por isso esta guerra nam em parte, mas toda seja o argumento.) A historia que canto o nosso Camões por huma banda he parte, como a que cantou Homero, por outra he inteira, como a que escreveo o Tasso, e cada qual tem principio, meyo, e fim. He parte, porque antes que o Gama cometesse tal descubrimto. mtos. o começaram; as navegações feitas antes delle, se bem pertencem em certo modo a sua, como as cousas acontecidas nos nove annos do Cerco de Iliada, he hista. inteira como a do Tasso, porque della consta co principio, meyo, e fim da execuçam de tal navegaçam; e no particular de ou ser parte, ou ser toda fazia poema perfeito, se sua materia fora accommodada a Epopeia, como fica dito f. 15. (122) contra Camões, e se puramente fora de huma só pessoa primaria; e esta formasse idea de principe perfeito. Dizer que nã tendo o Poema episodios, ficaria sem ornamentos, que deleitassem, he ensinar que só aos episodios se devem as cores retoricas, /f. 231v./ e que só ellas deleitam, sendo assi que em todo o corpo do poema se deve usar de lumes, e resplandores, conforme a qualidade do lugar, e que se seguiria que no essencial do poema se devia usar de huma lingoagem, e no accidental de outra. Deleita nam só os ornamentos, mas a boa invençam; a disposiça, a boa medida do verso, a observancia do decoro, e outras muitas cousas (123).

<sup>(122)</sup> Cf. fl. 184 da numeração atual.

Segue-se o seguinte trecho riscado pelo A.: Justo he que a materia da Epopeia nam seja muito antiga nem muito moderna, porque como tem Aristóteles na Particula 18 dos Problemas no Problema 10 (?) nam nos deleitam as narrações das cousas muito velhas, nem muito novas, porque as muito velhas damos pouco credito, e nam deleitam as cousas, que nam cremos, e as cousas muito novas, porque as temos quasi diante dos olhos. A materia que canta Camões, foi no tal tempo muito nova, porque a India foi descuberta por Vasco da Gama anno de 1499. e Camões passou a ella, em que assistio desasseis annos, no de 1553, e nella compos, e imprimio os seus Lusiadas no de 1572. como tem o nosso escritor em sua vida, e assi neste reyno podia conhescer a Vasco da Gama, e quando elle o não /fl. 232/ (ele o nam) conhecesse, os maes dos senhores, e o maes do povo o deviam de conhescer, e na India havia de haver muitos soldados, que navegassem, e militassem assi com o Gama, como com o mesmo Camões, o que fas ser sua materia mas nova do necessario. Plutarco escreve de Homero que cantou a sua Iliada despoes de ser Troya destruida cento, e sincoenta annos: Ronsard disse no Pref. Franc. que haviam de passar pro. /primeiro/ 300 ou 400 annos, e no Abb. Poet. que bastavã passarem dozentos atee quinhentos annos, para a materia da Epopeia nam ser muito antiga, nem mto. moderna, e Tasso pro. /primeiro/ que catasse o seu Gofredo se passaram quinhentos annos. Deuse tanta largz, de tempo, para que se não achasse pessoa viva d'aquelle tempo, que podesse encontrar ao poeta, e notallo de falsario. Camões imprimio setenta, ou menos annos, despoes de se descubrir a India, e assi- fica incorrendo contra Plutarco, Ronsard, e Tasso.

Limita o nosso escritor sua doutrina (124), dizendo que o haver de sera hista. de cousas mto. antigas, nem muito modernas; se entende na acçam. principal: nam nos episodios, em que por proficia se falla dos presentes. Pende isto de se nam saber a quantidade de tempo passado, que se depurapara /fl. 232v./ (para) a tal hista. ser materia competente da Epopeia. e quando se soubesse, e se quizesse salvar nas cousas accidentais por mevo da profecia, ou para melhor dizer, mediante o pronostico, he infallivel nunca cair bem tratar dos vivos, assi porq' o odio (se algum ha) nam faça seu effeito, nem a affeiçam se engamne, vituperando, ou lisonicando com excesso; quanto maes que no querer pronosticar cousas dos vivos. he arriscarse ao tempo mostrar o contrario, como vemos na dedicaçam de Camões dos seus Lusiadas, pronosticando larga vida, e imperio em. Africa, a el rey D. Sebastiam, succedendo o que todos choramos, e assi os pronosticos da poesia devem fundarse sempre na certeza do passado. e como tem o Tasso tom. 5. Pros. no Dial. Catan. f. 245. he grande atrevimento nos poetas quererem predizer as cousas futuras, que podema succeder, e nam succeder, se se nam o fazem com aquella prudencia, que quasi vence a humana sagacidade, e olha de longe, quasi de parte altaos acontecimentos, e successos da fortuna: donde seria maes seguro conselho nam dizer cousa alguma, que o successo possa reprovar, como falso. E ainda que dos vivos se pronostique com verdade, conforme o que atee alli tem acontecido, podem no restante da vida desdourar, ou borrar tal: pronostico. Em Italia se oppos ao Zinano cantar a conquista da Cruz por Heraclio, por despoes de tam nobre acçam, se fazer Monoelita. E quandoo Poeta seja tam bem afortunado, que se /fl. 233/ (que se) cumpra sua promessa, como, ja pode ser, fosse Virgilio nos pronosticos, ou Visões do-Sexto de sua Eneada, e na escultura do escudo, feito por Vulcano no oitavo, he cousa rara, e nam se deve nunca por em perigo de descredito. porque a boa reputaçam causa nobreza, e nome. Se nam succede na verdade o pronostico, fica a religiã em que se funda, sem força. Pello-quedeve a Epopeia nam admitir pronostico de homens vivos, e presentes.

A historia, que ouver de ser materia da Epopeia dis que ha de principiar do meyo. Opiniam he esta que tem enganados a muitos, de raro engenho, como em discurso proprio mostramos (125), mas a verdade, como delle consta, he sustentada em Aristoteles, e no uso dos bons Poetas, que bem como o historiador, começa do principio, e que guarda a ordem fundada no successo, e na acçam, e nam no tempo; e acrescentamos que por a Epopeia abraçar cousas passadas, presentes, e futuras, se ha de ter olho em sua disposiçã, só nas presentes, porque as taes formam essencialmente a acçam, e com estas se ha de continuar, tendo as maés por

e 79. (125) V. nota 121.

<sup>(124)</sup> trata esta materia a reposta a ultima censura ulisbonense (N.A.). Pires de Almeida refere-se, como fàcilmente se depreende, a algumas censuras feitas em Lisboa, Camões, e respondidas por Severim de Faria. V. a propósito as notas 38, 48, 73 e 79.

episodios, que ornam, engrandecem, ajudam, e aperfeiçoam o poema, e assi devese a historia contar successivamente.

Dis maes que começando a hista, do meyo /fl, 233v./ (do meyo) dos successos, se alcançara despoes noticia do precedente com subito conhescimento. Semelhante officio nam o fas principiar do meyo, porque ainda que a Fabula Simples começasse do meyo, (o que em todos se nega) nam pode effectuar tal cousa, por levar em seu curso hum perpetuo teor de causas, e succeder tudo, como se podia prometer: O alcançar noticia do precedente com subito conhescimento he propio da Fabula Composta, em virtude da Agniçam, e da Peripecia, de que se forma. Os Lusiadas, como ja fica provado (126), por sua Fabula ser Simples, nam pode executar semelhante effeito, e assi ainda que começasse do meyo, ficava fora de tal excellencia. Como (127) se guardam logo em Camões estes, e os os maes preceitos da arte? quem ha que os lea, que seja corrente na do filosofo, que os tenha por verdadeiros? Se Aristoteles o alcançara, compararao a Stenelo, e a Cleofonte, chamaralhe humas vezes Dythyrambico, e outras comico, e dera aos seus Lusiadas o lugar que deu a Theseida.

Atee aqui chega o nosso parecer sobre o particular juizo das partes que ha de ter a Epopeia, e como Camões as guardou nos seus Lusiadas, mas porque as folhas 126 na vida do mesmo Poeta, o defende de /fl. 234/ (o defende de) louvar, e abonar seu engenho em muitas partes dos seus Lusiadas, e nos temos semelhante cousa por vicio na Epopeia remataremos com seu exame. Louvarse hum poeta epico em seu poema, he sair fora dos termos da modestia, e por isso Castelvetro na sua exposiçam a Poetica d'Arist. parte 2. particula 6. e Bulgarino contra Dante, tem nam serlhe licito encarecer o sogeito do poema, e especialmente na proposiçam .Camões nam observou tal preceito, poes logo no canto pr.º estancia 11. 12. 13. gaba sua materia. Homero foi tam pouco jactancioso que em nenhum de seus poemas epopeicos disse cousa com que se podesse gloriar, Cum ne ipse quidem de suis rebus quicqua dicere dignatus est: imo adeo se continuerit, ut ne nominis quidem sui ullam faceret mentionem: Plutarco Lib. de Hom. Os lugares com que o nosso escritor defendeo a Camões, e que lhe podem salvar os seus Lusiadas, he hum de Estacio, muitos de Virgilio, e o ultimo de Homero. Ao de Estacio no duodecimo da Thebaida respondemos que quando se gloriou, ou mostrou o muito que devia a Virgilio, foi ja despoes de rematar a sua Epopeia, e foi imitando a Apollonio, tambem no fim dos Argonautas, dizendo que os maes doces cantos serviram de consagrar a eternidade os feitos dos Argonautas, entendendo sem duvida seus versos, e assi nam contravieram contra a nossa advertencia. ao ... lugares ade Virgilio, dizemos que nos

 <sup>(126)</sup> atras f. 53 (N.A.) Cf. fl. 221 da numeração atual.
 (127) Daqui até: "... o lugar que deu a Theseida.", assinalado pelo A. com um risco marginal.

hum só que lho agradeceremos, ao /fl. 234 v./ (ao) de Homero em pessoa de Demodoco, dizemos que no livro oitavo da Odyssea canta Demodoco a Fabula de Marte em braços de Venus, e deste lugar nam se acha cousa, que resulte em abonaçam de tal poema; canta maes adiante o mesmo Demodoco o estratagema, que usarã os gregos por meyo do cavallo de madeira, que se disse Troyano; aqui chama Homero ao cantor, e a seu canto, divino como tambem no livro 13. e em estes tres lugares dis, que era respeitado, e querido de todos: se deste modo se louva a si Homero, e atribue a si os gabos que dá a Demodoco, nam acho eu quem atee agora o diga: Plutarco huma, e muitas vezes devia de andar estes passos, e com tudo nunca vio nelles louvor, que Homero com elles se quizesse usurpar. Se o nosso escriptor quizesse salvar seu dito, podiase valer de Virgilio no nono, quando gabou o estilo do seu poema, perpetuando a morte de Niso, e Eurialo,

Fortunati ambo, si quid mea carmina possunt, Nulla dies unquã memori nos eximet aevo, Dum Domus Aeneae Capitoli immobile Saxum Aceolat, imperiumq' pater Romanus habebit,

a quem imitou Estacio no livro decimo, eternizando tambem a morte dos dous mancebos, Etolo, e Arcas. Vos quoque sacrati /fl 235/

(Vos quoque sacrati), quamvis mea carmina surgant Inferiore lyra, memores superabitis annos. Forsitam, et comites non aspernabitur undas, (sic) Eurialus, Phrygiq (sic) admittet gloria Nisi.

Podiase tambem valer de muitos lugares de Homero, e nunca do apontado, como notaram Aristarcos, Eustathio, e Cicero, porque no duoedecimo da Odyssea, disse que o canto das sereas era tam doce, e suave, que adormecia a quantos o ouviam, no que igoalou a melodia de seus versos com o canto das sereas: e na Iliada disse que os versos ditos por Nestor para pacificar a Aquilles com Agamenon, eram muito maes doces que o mel, e se delles se vallera, lhe dariamos em resposta que Virgilio, Estacio, e Homero, nam fizeram manifesta mençam dos louvores de seus poemas, mas que usaram de muito artificio, e de mta. industria, encobrindo seu intento, por nam cobrarem nome de pouco modestos, ou de muito arrogantes, e que se nesta forma louvar, e abonar Camões seu engenho nos seus Lusiadas, ficara izento de censura, e nós, em gloria de seu nome, a haveremos por nulla, contentandonos com ficar por preceito poder gabar o Poeta a si, e a seu poema, com semelhante imitações (128).

<sup>(128)</sup> Seguem-se ao texto três páginas com as seguintes notas finais, para se inserirem nas alturas próprias ou para se aproveitarem, na substância, quero crer, quando o trabalho tivesse a redação final:

Pa. /para/ tras fol. 24. vers. /193 da numeração atual/: Os Deoses dos Gentios sã Demonios. os Demonios não tem lugar no governo do mundo; quem os introduz falla sem probabilidade, e erra contra a Religiam. A Introduçam dos Deoses entre os Gentios foi pera dar a entender que elles tinham cuidado das coisas humanas, como tem Plutarco L. de Hom, e o mesmo tem Viperano L. 1. Poet. c. 17. Nec aliud probant tot Deorum de Graecis, et Troyanis apud Homerum concilia, quem Deos humana jurara. Atqui (?) tenenda semp. /semper/ c' veri quaedam similitudo. Nec quod cum q' volet, proscat tibi fabula credi. Nam tantis ... ista miramur dum recta ratione ficta cognossimus. Nec est quod his frigendis liberiorem tibi facultatem sumos, quoniam in Deorum cum (?), et numen cuncta traduces (?). Non enim admittitur excusatio, quae nullam probabilem causam habet. Est sane licentia vitrorum (?) mater: quae nullam neq' decori, neq' probabilitatis... habens plura quam oporteat, tibi vindicat; Delphinum sylvis ... fluctibus ... Viperano Ut. s'.

Contra os que fazem manjar das sciencias, e deixam o da acçam Vee a Benio sobre

Arist. 399, e Escaligero f. 254, f.

Contra os que escrevem nam sendo doutos. Policeano .L. 12. epist. f. 441. e vers. Verei tambem de força o mesmo Policiano L. epist. f. 89. 90.

Condições que ham de ter os oppositores, Guido Catoni, disc. de Impres. f. 319.

/fl. 236/ O doutor frey Antonio Brandão p. 3. da Monarchia Lusitana em seu Prologo, louvando ao Chantre, dis assi: Nam necessitam estas obras de Encomios, e particularmente as vicas illustres, poes se abonam com as q' já publicou dos nossos dous insignes escritores Joam de Barros, e Luis de Camões nos seus discursos varios, em que misgres escritores Joan de Bairos, e Luis de Cambes nos seus discussos vantos, em que quis dar huma construçã política das partes, em que ham de ser doutrinados os mancebos da repub. conforme os preceitos do filosofo. O ppio. /próprio/ Chantre no Prologo dis q' seus discursos sam dignos de todo o homem político. Gar. /Gaspar/ Alvares Lusada no parecer que deu ao mesmo livro dis q' a vida de Camões he de hora, e de proveito deste reyno.

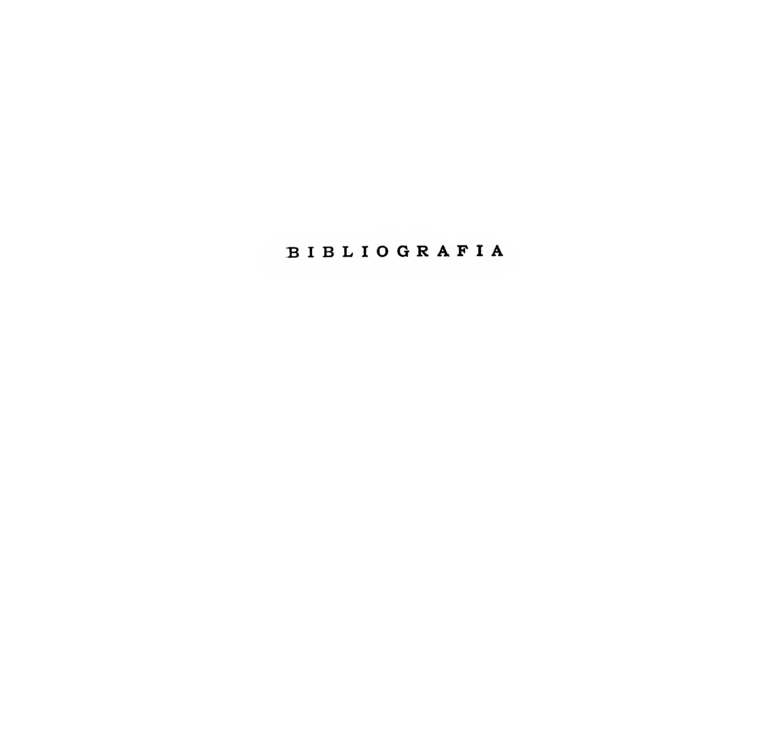
O Poeta heroico poem exemplos em acçam, cuja virtude nos inflama, e cujo vicio nos atemoriza. Em Virgilio, o Ajax Oileo, que se nã ha de tentar a Deos; Eneas mostrou,

atemoriza. Em Virgilio, o Ajax Oileo, que se nã ha de tentar a Deos; Eneas mostrou, alem de outras virtudes, a piedade que teve com seus pays, e cõ sua mulher, e o mesmo se mostra em Lauso. Em Dido, Acessis, e Evandro ensina a beneficencia, a hospitalidade. Turno nos aparta do atrevimento juvenil, e inconsiderado: Mezensio nos retira da crueldade. Niso, e Eurialo dam advertencia de boa amizade. (Nota riscada; mantive-a, como ocorreu no corpo do ensaio, pelo interêsse).

Petrarca contra Medicum L. 3. f. 1215. Illud primum quaero cum lingua illa temeraria ettc. ructaveris in poetas, quasi' verae fidei adversos, vitandos q' fidelibus, et ab acta dei relegatos. Quid de Ambrosio, Augustino, et Hyeronimo, quid de Cypriano, Victorinoque martyre, quid de Lactanetio, caeterisq' catholicis scriptoribus sentias? Apud quos nullum pene mansurum opus sine poetarum calce (?) construitur, cum contra fere nullus haereticorum poeticum aliquid opusculis suis insecuerit, seu ignorantia, seu quod ibi suis erroribus consonum nihil esset. Quanvis enim Deorum nomina multa commemorent, quod temporum qualitatem, gentiumq' potius, quam suum judicium secutos (?), crequod temporum qualitatem, gentiumq' potius, quam suum judicium secutos (?), credendum est; quod ipsum, et philosopih fecerunt, qui ut in Rhetoricis legamus Deos esse non arbitrantur, famen Poetarum clarissimi unum omnipotentem, omnia createm, omnia

regentem opificem rerum in suis operibus sunt confessi.

/fl. 236 V/ Para a f. 38 /206 da numeração atual/ allegoria do episodio de Eneas, e Dido. Petrarca libro 4. rerum, senil. f. 872 em que Virgilio alterou o tempo com habilidade. Quaecunq' ergo fingendi causa Virgilio fuerit, Dido ipsa, quae constant regina, nom quidem regina, sed externa est, per quam humana potentia designatur, regni nomine: omnis ..., qua superbiunt homines, potestas adventitia est, cunctis aeque mortalibus, nudis in hanc lucem editis. Haec exul domo, convectis opibus, perigrino considit in littore. Omnes enim exules sumus ac perigrini, non habentes hic manetem civitatem, in hoc tamen exilium venientes, opas varias argenti pondus et auri, hoc est eloquium intelnoc tamen eximum venientes, opas varias agente para control est control nectum, et naturalia bona detulimus, et illa quidem miro ingenio, aedificandae arci locum quaerit, atq' ampliat, et nos quanta arte quot fraudibus nostras angustias delatantes, hic aedificemus palam est, quod ad quaesita attinet illa convivium celebrat, quia regum ac potentum est subditos alere quos nunc tamen spoliant devorantque. In hoc sane convivio, seu convictu humano, cui reges praesident, tua genera hominum dis umbrunt, ipsi reges primi hominum, tam sapientiae quem eloquentiae studiosi, hos signat Iopas, de secretis prima nonmann, tam sapientiae quem enquentae studiosi, nos signat ropas, de secreta naturae rebus agens, quod philosophi est, atque ideo exinitus, adhibitis cantu, et cytara, quod propium est poetae. Item cupidinaris ac voluptuosi, qui per haustum Bitiae exprimuntur, pateramq' auream reginae perrectae (?) manu, fere enim voluptas, ut e' fonte..., a' regibus subjectos derivat. Ita rursus ad tres illas vitas sismos (?) rediit, quorum supra mentio est habisu, (?) in hoc strepensi convivio, recubans Vir fortis, conscia rerum suarum pascitur, (?) et oratione magnifica delectat astantes, justus enim loqui, velut coaci...(?) pascitur, (r) et oratione magnifica delectat astantes, justus enim loqui, venut coaci...(r) incipiens, cissonis convivarum clamoribus finem facit; narrat autem facits, atq' intentis, et quid putas, nisi fortunae insultus, dolosq' hominum, et vitae praesentis incendia, et haerentes parietibus animae passionum scalas. Tum in periculis ett. e allegoriza toda a narraçam que Eneas fes a Dido. (Cof. com a nota 69).



# I — AUTORES E OBRAS CITADOS POR PIRES DE ALMEIDA

- Abrégé de l'Art poétique française. V. Ronsard. Fl. 220 v.; Nota 123.
- Academia dos Ambientes. Notas: 41, 71.
- Academia della Crusca. Fls. 182, 220A.
- Academico da Crusca. V. Salviati, Leonardo → F1. 187.
- Academicos da Crusca (Citados como os autores de Difesa dell'Orlando Furioso degli Academici della Crusca, Stacciata prima, Florença, 1584. Sabe-se que o principal se não o único autor da obra é Leonardo Salviati). V. Salviati. Fls. 228 v., 229.
- Adonis. V. Marino. Fls. 188, 209, 228 v.
- Africa. (Citado com o título, Segunda Africana). V. Petrarca. Fl. 192 v.
- Agostinho, Santo —. V. Cidade de Deus. Fls. 201, v. 202 v.
- Antidiscorso (Contra Dante). V. Bulgarino, B. — Fl. 234.
- Apolodoro. V. Bibliotheca. F1. 195 v.
- Apologetico. V. Mantuano, Battista —. Nota 70.
- Apologia. V. Tasso, Torquato —. Fls. 228 v., 229.
- Apolônio de Rodes. V. Argonautas, Os —. Fls. 183, 183 v,

- 184, 184 v, 185, 185 v, 206, 234.
- Aquiléia Destruída. (Cita-se a Introdução de Belmonte). V. Belmonte Cagnoli. Nota 119.
- Aquileida. V. Estácio. Fl. 192 v. Argonautas, Os —. V. Apolônio de Rodes. Fls. 185, 234.
- Argonáutica. V. Valério Flaco. Fl. 206.
- Ariosto, Ludovico —. V. Orlando Furioso. Fls. 177v, 178 v, 182, 197, 198v, 220, 220A. Nota 13.
- Aristarco. Fls. 170v, 235.
- Aristóteles. V. Poética de —.
  Fls. 170v, 172, 173, 173v,
  174v, 175, 175v, 176. 176v,
  177v, 195 205, 212v 213v,
  215v, 216, 216v, 217, 217v,
  220Av, 221, 221v, 223, 224,
  226 226v, 227 230v, 233,
  233v, Notas 16, 76, 123, 128.
- Arte (De) Poetica. V. Viperano. F. 179v. Notas 103, 115, 118, 128.
- Aud. Poet. V. Plutrco; Quomodo Adolecens... Fl. 208v.
- Aulo Gélio. V. Noites Áticas. Fl. 208.
- Baiona. F. 200v.
- Barclay, John (Barclaio). Fl. 183.
- Barreiros, Gaspar —. V. Chrono-

- graphia. Fl. 193v.
- Barros, João de —. V. Décadas. Fls. 193v, 221A, 221Av, Notas 89, 103a, 128.
- Beneto, Cláudio —. V. Ronsard, Vida de —. Fl. 188.
- Beni, Paulo —. (Benio) Commentari di Gerusalemme Liberata; Comparatione di Torquato Tasso con Homero e Virgilio. 171v, 184, 184v, 215, 228v, 231. Notas 27, 40, 88, 128.
- Biblioteca (Lib. Bibliot.). V. Apolodoro. F1. 195y.
- Bibliotheca Selecta de Ratione Studiorum (Bib. Select.). V. Possevino. Fls. 194v, 197.
- Bonamico, Lazzaro —. (Bonami.) V. Discorso del Verisimile. Nota 52.
- Bracciolini, Francesco —. (Braçolino.) V. Croce Racquistada; Scherno degli Dei; Talia Musa. Fl. 200v.
- Brandão, Frei Antônio —. V. Monarquia Lusitana. Nota 128.
- Brandão, Luís Pereira —. Nota 113.
- Brisciola, Lelio —. Fl. 223v.
- Bulgarino, B. —. V. Antidiscorso (contra Dante). Fl' 234.
- Calistenes. Fl. 179v.
- Camões, Luís de —. Fls. 170-235 passim.
- Canônica. V. Pedro, São —. Fls. 201v, 203.
- Cant. Moysis (?). V. Paes. Nota
- Carrafa (II) o vero dell'Epica poesia. V. Diálogo; Pellegri-

- no, Camillo —. F1. 229.
- Carta a São Dâmaso (in Possevino, Bib. Select.) V. Jerônimo, São —. Fl. 194v.
- Cartas Philologicas. V. Cascales, Francisco —, Nota 18.
- Cartas Pônticas (Pont.). V. Ovídio. Fl. 196.
- Cascales, Francisco —. V. Cartas Philologicas. Nota 18.
- Castelvetro, Ludovico —. V. Commento alla Eneida; Commento alla Rime, de Petrarca; Poetica d'Aristotile... Fls. 192v, 194v, 199, 205, 230, 234. Notas 13, 16, 33, 42, 70, 96.
- Castro, Gabriel Pereira de (Gabriel Pra.). V. *Ulisséia*. Fl. 224.
- Catoni, Guido V. Disc. de Impres. (?). Nota 128.
- Catulo. F. 171.
- Censuras aos Lusíadas, feitas em Lisboa por (?). Fls. 207, 210v, 224. Notas 38, 48, 73, 79, 124.
- Cervantes. Fl. 183.
- César, Caio Júlio Fl. 181v.
- Chapelain, J. —. (Monsieur Capellano). V. Discorso sull''Adone. Fl. 188.
- Chronographia. V. Barreiros, Gaspar —. Fl. 193v.
- Cicero. V. Oratore, De —. Fls. 225v, 226, 235. Nota 22.
- Cidade de Deus. V. Agostinho, Santo —. Fl. 201v.
- Circe. V. Lope de Vega. Fl. 218v.
- Claudiano. V. Rapto de Proserpina. Fls. 186v, 187, 188, 197v. Notas 25, 104.
- Cleofonte. Fls. 225, 233v.

- Cléon, Fl. 184v.
- Colaso Thebano. Fl. 183.
- Commentari di Gerusalemme Liberata. V. Beni, Paulo —. Fl. 228v.
- Comentário do De Optime Oratore, de Cícero, por Viperano. V. Viperano. Nota 22.
- Comentarios á las Bucolicas, Georgicas y á la Eneida de Virgilio, V. La Cerda, Juan Luis —. Fls. 208, 219.
- Comerte, Macario Muzio —. Liber Recta Poeseos Ratione. F1. 205.
- Commento alla Eneada. V. Castelvetro, Ludovico —. Fl. 192v. telvetro, Ludovico —. Fl. 192v. Notas 70, 96.
- V. Castelvetro, Ludovico —. F1. 194v.
- Comparatione di Torquato Tasso con Homero e Virgilio 10 Discorsi. V. Beni, Paulo —.
- Fl. 184. Notas 27, 40, 88.
- Contra Apianum. V. Josefo, Flávio —. Fl. 212.
- Contra Medicum. V. Invectivarum...; Petrarca. Nota 128.
- Correia, Manuel —. Nota 92.
- Côrte Real, Jerônimo —. Nota 113.
- Cortes, Francisco —. Fl. 192v. Nota 31.
- Couto, Diogo do —. V. Décadas. Nota 37.
- Crisóstomo, Dion (Diam Chrisostomo). F1. 170v.
- Croce Racquistada (A Cruz Conquistada). V. Bacciolini, Francesco —. F1. 198. Nota 55.

- Crotoniato. Fl. 184v.
- Cultos, Os —. Fl. 173.
- Curieo (?). Fl. 184v.
- Dante. Nota 88.
- De Arte Poetica. V. Viperano; Poética de Viperano.
- Deca (La) Disputata (decad. disp.). V. Patrizio, Frances-co —. Fl. 174v.
- Décadas. V. Barros, João . Fls. 193v, 220Av, 221A, 221Av. Nota 89.
- Décadas. V. Couto, Diogo do —. Nota 37.
- Diálogo. V. Carrafa (II) o vero dell'Epica Poesia; Pellegrino, Camillo —. Fl. 229.
- Diálogo Ciceroniano. V. Erasmo. F. 196v.
- Dialoghi Il Cataneo. V. Tasso, Torquato —. Fl. 203v.
- Dídimo. Fl. 195v.
- Difesa della Comedia di Dante (Defensa de Dante). V Mazzoni, Jacopo —. Fls. 184v, 196v. Notas 75, 93.
- Disc. de Impres. (?). V. Catoni, Guido —. N. 128.
- Discorso del Verisimile. V. Bonamico, Lazzaro —. Nota 52.
- Discorsi sul Poema Eroico (Disc. her.). V. Tasso, Torquato —. Fls. 181v, 192v. Nota 23.
- Discorso sull'Adone (Sobre o Adonis). V. Chapelain. Fl. 188.
- Divinarum Institutionum Libri VII (Inst.). V. Lactâncio. Fl. 199v.
- Econômica. V. Xenofonte. Nota 36.
- Eliano. V. Varia Historia. Nota 36.
- Eliodoro. V. Heliodoro.

Eneida (Eneada; Ae.; Aen.; Aene.). V. Virgílio. Fls. 179, 179v, 180, 180v, 181, 183, 186, 190, 192v, 193, 198, 201v, 204, 204v, 207, 207v, 211, 212, 213, 215, 219v, 221, 221v, 221A, 223v, 233. Nota 31, 32, 69, 103, 128.

Ênio. Fl. 171.

Éolo. Fl. 171.

Epimênides. Fl. 184v.

Epistulae. V. Poliziano, Angelo —. Nota 128.

Epistulae ex Ponto. V. Cartas Pônticas; Ovídio. Fl. 196.

Epistulae Senili (Epist. rerum senil.). V. Petrarca. Notas 69, 128.

Epitalâmio ao Casamento da Sra.

Dona Maria com o Sr. Alexandre Farnes, Príncipe de
Parma. V. Ferreira, Antônio
—. Fl. 221Av.

Eracleide. V. Zinano, Gabriele —. Fl. 198. Notas 55, 68.

Eráclides Pôntico. V. Heráclides Pôntico.

Erasmo (Erasmo Rhotederano). V. Diálogo Ciceroniano, Fl. 196v.

Eratóstenes. Fl. 170v.

Eritreo, Nicolau —. V. Postilhas. F1. 208.

Essais. V. Montaigne. Fl. 196, 208, 215. Nota 18.

Estácio. V. *Tebaida; Aquileida*. Fls. 186v, 187v, 192v, 234, 234v, 235. Nota 69.

Estenelo. Fl. 225, 233v.

Estilhano, Cavaleiro —. V. Stigliani.

Euclides. F1. 227.

Eurípedes. Fl. 187v.

Eustátio de Constantinopla. Fl. 235.

Evágoras, Vida de —. V. Isócrates. Fl. 225.

Evangelhos. Fl. 200.

Falcão, Jacobus — (?). Nota 27.

Faria, Manuel Severim de —. (M.S. de F.; o Chantre; o o douta escritor; o nosso escritor; o escritor da vida de Camões). Fls. 170-235 passim. V. Sá de Miranda, Introdução das obras do —.

Farsalia. (Falia.; Africana). V. Lucano. Fls. 181v, 220, 220A.

Fedro. V. Phaedro.

Ferreira, Antônio —. V. Epitalâmio ao Casamento ... F1. 221Av.

Figueroa, Francisco de —. (Tradutor da *Piazza Universale*, de Garzoni). V. Garzoni. Nota 89.

Filóstrato. Fl. 195v.

Fortunato (Fornuto.). Fl. 195v. Fracastore, Girolamo —. V. Naugerius sive de Poetica. Nota 99, 112.

Franciada. V. Ronsard. Fls. 218v. Nota 123.

Gallucci, T. —. (Galluccio; G.L. Defensa de Virgilio; Aeneada).

da). Fls. 184v, 185v. Notas 66, 74.

Garci Lasso de la Vega (G.L.). V. Obras de ...; Herrera, Fernando de —. Nota 97.

Garzoni, Tommazo —. V. Piazza Universale; Figueroa, Francisco de —. Nota 89.

Geórgicas. V. Virgílio. Fls. 219v, 224v.

Gerusaemme Liberata (Jerusalem;

- Gofredo). V. Tasso, Torquato —; Gofredo. Fls. 206, 215, 220A, 230v, 231. Notas 76, 123.
- Gerusalemme Liberata, Anotações de G. Gustavino. (Annot. Tass.). Fls. 193, 195v, 220, 220A. Notas 26, 45, 99.
- Gerusalemme Liberata, Commentari di —, Paulo Beni. )Introd. de Tasso; Commento).

  V. Beni, Paulo —. Fls.
  171v, 215, 228v, 231.
- Giraldi, Lilio Gregorio (Giraldo). V. Musis (De) Syntagma. Fl. 196.
- Gofredo. V. Gerusalemme Liberata; Gustavino; Tasso; Fls. 193, 220v, 220A, 230v, 231.
- Gongora. Nota 34a.
- Gongora, Comentários sôbre —. V. Pellicer; Salcedo. Nota 34a.
- Gregório Magno, São —. V. Homília. Fl. 198. Nota 54.
- Grotius. Fl. 184v.
- Gualdo, Pietro Duranti —. V. Leandra.
- Guerra Civil. V. Farsália; Lucano. Fl. 192v.
- Gustavino, Giulio —. V. Gerusalemme Liberata, Anotações de... Fls. 193, 195v, 220, 220A, Notas 26, 45, 99.
- Heinsius, Daniel —. V. Poética de Aristóteles. Fl. 227
- Heliodoro. V. História de Etiópia. Fls. 183, 220A.
- Heracleida. V. Eracleide; Zinano, Gabriele —.
- Heráclides Pôntico. Fl. 195.
- Hericina (Helicina). Nota 93.

- Hierusalem Conquistada (Jerulem Conquistada). V. Lope de Vega. Fls. 174, 187v.
- Herrera, Fernando de V.

  Obras de Garci Lasso de la

  Vega, con annotaciones de...

  Fls. 214, 216v, 228. Notas
  75, 82, 84, 87.
- História da Etiópia. V. Heliodoro. F1. 220A.
- Homero. V. Ilíada; Odisséia.
  Fls. 170v, 171, 171v, 172, 177, 179, 181, 183v, 184, 185, 185v, 186v, 188, 189, 189v, 191, 192, 198, 201, 206, 207v, 208, 208v, 210, 210v, 211, 211v, 212, 213, 213v, 214v, 215, 215v, 216v, 217v, 218, 218v, 219, 220v, 221Av, 222, 223v, 224, 224v, 225, 226v, 227, 228, 228v, 229, 230v, 231, 234, 234v, Notas 16, 20, 27, 66, 82, 93, 123.
- Homilia 34. V. Gregório Magno, São —. Nota 54.
- Horácio. V. *Poética* de ... Fls. 174, 178, 195, 196, 210, 225v, 226, 227.
- Ilíada. V. Homero; Odisséia. Fls. 174, 176v, 177, 179, 179v, 180, 183, 185, 190, 182v, 210, 210v, 217v, 218v, 220v, 223v, 231, 234, 234v. Notas 16, 20,
- Infarinato da Crusca. V. Salviati, Leonardo —. Fl. 180v.
- Invectivarum contra Medicum quedam Libri IV. V. Petrarca. Nota 128.
- Isócrates. V. Evágoras, Vida de —. Fls. 225, 226.
- Itálico, Sílio —. V. Punicorum libri XVII; Segunda Africana. Fls. 177v, 178v, 179v, 180, 180v, 181, 181v, 192v, 218.

Nota 18.

Jerônimo, São —. V. Carta a São Dâmaso. Fls. 194v, 201v. 202v.

Jerusalem Conquistada, V. Hierusalem Conquistada; Lope de Vega.

Josefo, Flávio —. V. Contra Apianum. Fls. 212, 213.

Justiniano, Padre —. Fls. 201v, 202v.

Justino, São —. Fl. 170v.

La Cerda, Juan Luis —. V. Comentarios á las Bucolicas ... Fls. 208, 219.

Lactâncio. V. Divinarum Institutionum Libri VII. F1. 199v.

Leandra, Romanço da —. V. Gualdo, Pietro Duranti —. F1. 189.

Liber de Homero. (Lib. de Hom.) V. Plutarco. Fls. 207v, 223, 223v, 228, 228v, 234, 234v. Notas 47, 123, 128.

V. Comerte, Macario Muzio
— F1. 205.

Lisandro. Fl. 171.

Lívio Andronico. Fl. 171.

Lombardello, Horacio —. Fls. 228v, 229.

Lope de Vega (Lope; Lopo da Veiga). V. Circe; Hierusalem Conquistada. Fls. 174v, 187v, 218v.

Lousada, Gaspar Álvaro —. Nota 128.

Lucano. V. Farsalia; Guerra Civil. Fls. 177v, 178, 181, 181v, 192v, 220v, 220A. Nota 18.

Lucena, Pd. João de —. Fl. 221Av. Nota 18.

Lucrécio. Fl. 171.

Lusiadas, Os —. Fls. 170-235

passim.

Maçonio. V. Mazzoni, Jacopo —. Macróbio. F. 228.

Magnus, Olaus — (Olao Magno). Fl. 219v.

Maláca Conquistada. V. Meneses, Francisco de Sá de —. F1. 198.

Mantuano, Battista —. V. Apologetico. Fls. 194, 196v. Nota 70.

Marcial. Nota 105.

Mariana, Pd. Juan de —. Nota 65. Marino, Gimbattista —. V. Adonis. Fls. 183, 188, 209, 228v.

Marto, Pedro —. Fl. 180v.

Marullo, Michele —. Fl. 194.

Máximo Tírio. Fl. 228v.

Mazzoni, Jacopo —. V. Comentário da Ilíada; *Difesa della Comedia di Dante*. Fls. 184v, 185v, 196v. Notas 75, 93.

Menandro. Fl. 215.

Meneses, Francisco de Sá de —. V. Málaca Conquistada.

Miscellanea. V. Poliziano, Angelo —. Nota 67.

Monarquia Lusitana. V. Brandão, Frei Antônio —. Nota 128.

Monserrate. Nota 52.

Montaigne, Michel de —. (Miguel Montanha; Michel Montaig.). V. Essais. Fls. 196, 208, 215. Nota 18.

Morgante. V. Pulci. Fl. 189.

Muret, Marc-Antoine —. (Mureto). Nota 66.

Museo. Fl. 183.

Musis (De) Syntagma. (Mus.). V. Giraldi. Fl. 196.

Naugerius sive de Poetica. V. Fracastore, Girolamo —. Nota 199.

Nicolau Eritreo, V. Eritreo, Nicolau —.

Nisiely, Udeno —. (Udeno Nisielio). V. *Progimnasmi Poetici*. Fls. 212v, 218v.

Noites Áticas. V. Aulo Gélio.

Nores, Giason De —. Fl. 181v.

Obras (As) do Doutor Francisco de Saa de Miranda. Agora de novo impressas com a Relação de sua calidade & Vida. Lisboa, 1614. Pires de Almeida refere-se ao Prólogo, que diz escrito pelo Chantre Severim de Faria. V. Faria, Manuel Severim de —. Notas 82, 84.

Obras de Garci Lasso de la Vega con anotaciones de Fernando de Herrera. V. Herrera, Fernando —. Fl. 228. Notas 75, 82, 84.

Odisséia. V. Homero; Ilíada. Fls. 174, 176v, 177, 177v, 179, 179v, 180, 180v, 181, 185, 186, 189v, 190, 191, 192v, 198, 204, 208v, 210, 217v, 218, 221, 222, 223v, 224, 234v, 235. Nota 93.

Olao, Magno —. V. Magnus, Olaus —.

Oratore, De —. (Orador). V. Cícero. Fl. 225v. Nota 22.

Orfeu. Fls. 184, 185.

Orlando Furioso. V. Ariosto. Fls. 177v, 178, 183, 220A.

Ovídio. V. Cartas Pônticas; Metamorfoses. Fls. 177v, 180, 196. Nota 105.

Paes. V. Cant. Moysis. Nota 65.

Parmênides. Fl. 170v.

Partênio. Fl. 179v.

Partu (De) Virginis. V. Sanna-

zaro. Fl. 194.

Patrizio, Francesco —. (Patro. Patricio). V. Deca (La) Disputata; Trimerone. Fls. 174v, 185, 185v, 187, 230v.

Pausanias. Fl. 196.

Pedro, São —. Canônica. Fls. 201v, 203.

Pellegrino, Camillo —. V. Carrafa (II) ...; Diálogo; Replica ...; Fls. 187, 228v, 229.

Pellicer. V. Gongora, Comentários sôbre —. Nota 34a.

Pereira de Castro, Gabriel —. (Gabriel Pereira). Notas 16, 85, 95, 97.

Pereira, Luís —. V. Brandão, Luís Pereira —.

Pérsio. Fl. 196.

Phaedro. V. Platão. Fl. 183. Pharsalia. V. Farsalia.

Philosophia Antigua Poetica (Phia. Poet.). V. Pinciano. Nota 64.

Piazza Universale (Praça Universal). V Figueroa, Francisco de; Garzoni, Tommazo —. Nota 89.

Pinciano, Alonso Lopez —. V.

Philosophia Antigua Poetica.

Nota 64.

Píndaro. Fl. 195.

Pitágoras. Fl. 172.

Platão. V. Fedro; Phaedro. Fls. 170v, 172, 183, 221v.

Platônicos, Comentários —. V. Proclo. Fl. 221v.

Plutarco. V. Liber de Homero; Problemates; Quomodo Adolecens Poetas Audire Debeant. Fls. 297v, 208v, 223, 223v, 228, 228v, 234, 234v, Notas 47, 123, 128. Poética de Aristóteles. V. Aristoteles. Fls. 170v, 173, 173v, 174v, 175, 176, 192v, 205, 212v, 213v, 216, 221, 225, 226v, 230v, 234. Notas: 13, 16, 33, 57, 123.

#### Edições citadas:

Castelvetro, Ludovico —, Poetica d'Aristotile vulgarizzata e sposta, 1.ª ed. Viena, 1570; 2.ª, Basiléia, 1576; Fls. 197, 205, 230, 234. Notas 13, 16, 33. Heinsius, Daniel —, De poetica 1. gr. et lat. ex recensione et cum notis D. H. Accedit eiusdem D. H. de constitutione tragica lib., Lugduni Batavorum, 1611. Fl. 227.

Riccoboni, A. —. Poetica lat. conversa. Accedit paraphrasis, etc., Patavii, 1587. Fl. 221. Notas 13, 57.

Poética de Horácio. V. Horácio. Fls. 174, 210.

Poética de Pinciano. V. Philosophia Antiqua Poetica; Pinciano.

Poética de Pontano (Poet. Inst.) V. Pontano. Fl. 194v. Nota 86.

Poética de Ronsard. V. Abrégé de l'Art Poétique; Ronsard.

Poética de Scalligero. V. Poeticae Septem Libri; Scalligero.

Poética de Viperano. V. Arte (De) Poetica; Viperano.

Poeticae Septem Libri. V. Scalligero. Fls. 181, 181v, 195v. Notas 62, 128.

Poliziano, Angelo —. (Policeano). V. Epistolae; Miscellanea. Fls. 194, 196v. Notas 67, 128.

Pontano, Giovani —. (Joviano Pontano). Fls. 194, 196.

Pontano, Jacobo —. V. Poética de Pontano; Progymnasmata Latinitatis. Fl. 215.

Possevino. V. Bibliotheca Selecta. Fls. 194v, 197.

Postilhas. V. Eritreo, Nicolau —. F1. 208.

Praça Universal. V. Piazza Universale. Nota 89.

Préface à l'Adonis. V. Chapelain.

Prem. journ. V. Théophile. Fls. 194v, 201, 203.

Problemates (Problem.) V. Plutarco. Nota 47.

Proclo de Constantinopla. V. Platônicos, comentários —. Fl. 221.

Progymnasmi Poetici (Progim. Prog.). V. Nisiely, Udeno —: Fls. 212, 218v.

Progymnasmata Latinitatis. V. Pontano, Jacobo — Fl. 215.

Prologo de Saa. V. Obras (As) do Doctor Francisco Saa de Miranda. Notas 82, 84.

Protágoras, Fl. 170v.

Pulci (Pulcio). V. Morgante. Fls. 189v, 190.

Punicorum Libri XVII (Segunda Africana; Segunda Guerra Cartaginense). V. Itálico, Sílio —. Fls. 180v, 192v.

Quevedo (Quebedo). V. Sueño (E1) de la Muerte. Nota 59.

Quintiliano. Fl. 228.

Quomodo Adolecens Poetas Audire Debeant (Aud. Poet.).
V. Plutarco. Fl. 208v.

Rapto de Proserpina (rapto de ...,

- roubo de ...). V. Claudiano, Fls. 186v, 187, 188.
- Replica alla Risposta degli Accademici della Crusca (Repli ca). V. Pellegrino, Camillo —. Fl. 187.
- Riccoboni, A. (Riccobono, Ricobono). V. Poética de Aristóteles. Fl. 221. Notas 13, 57.
- Ronsard (Ronsardo). V. Abrégé de l'Art Poétique Française; Franciada. Fls. 188, 202, 218. Notas 93, 123.
- Ronsard, Vida de ... V. Beneto, Claudio —. Fl. 188.
- Salustio, Guilhelmo —. V. Semana. Nota 50.
- Salviati, Leonardo (Academico Crusca; Infarinato da Crusca). V. Difesa dell'Orlando Furioso degli Accademici della Crusca, Stacciata prima, Florença, 1584 (Resposta a Camillo Pellegrino); Riposta all'Apologia. Fls. 180v, 187, 228, 229.
- Sannazaro, Jacopo —. V. Partu (De) Virginis. Fls. 194, 196v.
- Scalligero, Julio Cesar (Escaligero, Cesar). V. Poética de ...Fls. 181, 181v, 194v, 195v. Notas 62, 110, 128.
- Scherno degli Dei (Scherno). V. Bracciolini, Francesco F1. 200v.
- Segunda Africana. V. Farsália, Guerra Civil, Lucano. Fl. 192v. (Título dado às conhecidas obras de Petrarca e de Sílio Itálico). Fl. 192v.
- Semana. V. Salustio, Guilhelmo —. Nota 50.

- Sérvio Mauro Honorato (Servio). V. Virgilium (In), Commentarius — F1. 207v.
- Sigonio, Carlo —. Nota 18.
- Sócrates. Fl. 172.
- Sogno, overo della Poesia. Zinano, Gabriele —. Notas 98, 108.
- Stenelo. V. Estenelo.
- Stigliani, Tommaso —. (Cavalleiro Estilhano). Fl. 228v.
- Strozzi, Julio (Julio Stroga). V. Venezia Edificata. Nota 31.
- Sueño (El) de la Muerte (O Sonho da Morte). V. Quevedo Nota 59.
- Tácio, Aquiles —. Fl. 183.
- Talia musa. V. Bracciolini, Francesco —. F1. 200v. Tassam. V. Tassoni.
- Tasso, Bernardo —. Fl. 183.
- Tasso, Torquato —. V. Apologia; Dialoghi; Discorsi sul poema eroico: Gerusalemme Liberata. Fls. 181v, 192v, 198, 198v, 203, 203v, 208v, 215, 216v, 217, 218, 219, 219v, 220v, 220A, 220Av, 222v, 226, 228v, 229, 230v, 231, 232v. Notas 16, 23, 32, 76, 88, 93, 123.
- Tassoni, Alessandro —. F1. 229. Tebaida. V. Estácio. Fls. 186v, 187v, 192v, 234. Nota 69.
- Teodoro (poeta grego). Fl. 179v. Teseida. Fl. 233.
- Théophile (Theophilo, Teofilo). V. Prem. Journ. Fls. 194v, 201, .203.
- Tírio, Máximo —. Fl. 171.
- Tito Lívio Fl. 181.
- Tolomeu Eupolo. Fl. 170 v.
- Toscanella. Nota 80.

Trácio. Fl. 184v.

Transformações, Livro das ...; V. Metamorfoses; Ovídio. Fl. 179.

Trimerone in Riposta alle Opposizione fatte dal Sig. T. Tasso ao parer suo. (Trimeram). Fls. 187, 230v.

Tzetzes (Tzezes). Fl. 195v. Ulisséia. V. Castro, Gabriel Pereira de —. Fl. 224.

Utinense. Fl. 216.

Valerio Flaco. V. Argonáutica. Fl. 206.

Varia Historia. V. Eliano. Nota 36.

Varrão Aticino (Varro, Atacinus). Fl. 184v.

Velho Testamento. Nota 72.

Venezia Edificata. V. Strozzi, Julio —. Nota 31.

Viagem ao redor da Grécia, V. Pausanias. Fl. 196.

Vida, Marco Girolamo — (Bispo Jeronimo Vida). Fls. 194, 196v.

Viperano. V. Arte (De) Poetica; Comentário do De Optime Oratore. F1. 179v. Notas 22, 103, 115, 118, 128.

Virgilio. V. Eneida; Geórgicas. Fls. 170v, 171, 171v, 179, 179v, 180, 183v, 185v, 186v, 192v, 193, 196, 198, 199v, 201, 201v, 204, 204v, 206, 207v, 208, 209, 210, 210v, 211, 211v, 212, 213v, 214v, 216v, 217, 218, 218v, 219, 220v, 221, 221v, 219v, 221Av, 222, 223v, 224, 224v, 225v, 226, 227v, 228, 228v, 229, 233, 234, 234v, 235. Notas 20, 70, 96, 128.

Virgilium (In), Commentarius —, V. Sérvio Mauro Honorato. Fl. 207v.

Xenófanes. Fl. 170v.

Xenofonte. V. Econômica. Nota 36.

Zinano, Gabriele —. V. Eracleide; Sogno, overo della Poesia. Fls. 198, 228v, 232v. Notas 55, 68, 98, 108.

Zoilos. Fl. 170v.

- ABRANCHES, S. J., Cassiano A Origem dos Comentários "Conimbricenses", in Rev. Portuguesa de Filosofia, II, 1, 1946.
- ACADEMIA EBORENSE, Trabalhos da —, Mss. B.N.L., F.G. 4515.
- ACADEMIA REAL DE HISTO-RIA PORTUGUESA — Colleção dos Documentos, Estatutos e memorias da . . . Lisboa, 1721-1736.
- ALMEIDA, Manuel Pires de —, Manuscritos, Casa de Cadaval, 1096 — A,B,C,D.
- ÁLVARES, Manuel —, De Institutione Grammaticae, Lisboa, 1572.
- ANDRADE, Antônio Alberto de —, A Renascença nos "Conimbricenses", II Os Autores, in Brotéria, Vol. XXVII, fasc. 6, 1943.
- ——Uma Academia Científica Luso-espanhola antes da Expulsão dos Jesuítas, in Brotéria, vol. XL, fasc. 6, 1945.
- ——Vernei e a Filosofia Portuguêsa, Braga, 1946.
- ASTRAIN S. J., Antonio —, Historia de la Compañia de Jesus en la Assistencia de España, Madrid, 1905-1925.
- AZEVEDO, João Lúcio de —, História do Padre Antonio Vieira, Pôrto, 1918-1920.

- AZEVEDO, S.J., Luís Gonzaga de —, O Jesuita, Bruxelas, 1913.
- BARBOSA, José —, (Severim de Faria) in Severim de Faria, Notícias de Portugal, Lisboa, 1740.
- BARRETO, João Franco Bibliotheca Luzitana. Autores Portuguezes. Mss. Casa de Cadaval.
- Discurso Apologetico sobre a Visão do Indo e Ganges no Canto IV dos Lusiadas por ... dado à estampa por Antonio Francisco Barata, Évora, 1895 (escrito em Coimbra, em 1639; publicado pela primeira vez in "Anuário da Sociedade Nacional Camoniana do Pôrto". 1881, pgs. 176-220. O Mss. está na Bib. Manisola).
- ——Informacion en favor de Manuel de Faria i Sousa, Madrid. 1641.
- BARROS, João de —, Grammatica da Linguagem Portuguesa,, 1ª edição, Lisboa, 1540.
- BELLONI, A. —, II poema epico e mitologico, Milano, Vallardi, s.d.
- BRAGA, Teófilo —, Curso de Historia da Litteratura Portuguesa, Lisboa, 1885.
- ——Historia da Litteratura Portugueza Os Seiscentistas,

- Lisboa, 1916.
- ----Sá de Miranda e a Eschola Italiana, Pôrto, 1896.
- ——Historia da Universidade de Coimbra, Lisboa, 1892-1902.
- BRANDÃO, Mário —, O Colegio das Artes, Coimbra, 1924.
- BRITTO, Joanne Soares de —,
  Apologia em que defende...
  a Poesia do Principe dos poetas d'Hespanha Luis de Camoens no Canto 4, da est. 67
  à 75. Canto 2. est. 21 & responde as Censuras d'hum Critico d'estes tempos. Lisboa,
  1641. (escrita em 1639).
- ---Theatrum Lusitaniae Litterarium sive Bibliotheca Scriptorum ommium. Coimbra, 1655. (Mss. B.N.L.F.G. 6915).
- CADAVAL, Extrato da livraria do 2.º Duque de Cadaval, D. Jayme, principiado em 2 de Março de 1735. Mss. B.N.L. F.G. Caixa 2.
- CAMILO CASTELO BRANCO

  —, Curso de Litteratura Portugueza, Lisboa, 1876.
- CAMÕES, Luís de —, Os Lusiadas, 1.ª ed. 1572 (Fac-similada), Lisboa, 1943.
- CAMÕES, Luís de —, Rimas, texto estabelecido e prefaciado por Álvaro J. da Costa Pimpão, Coimbra, 1953.
- CARVALHO, Joaquim de —, Catálogo dos Professores de Filosofia do Colégio da Companhia de Jesus de Coimbra, desde o ano de 1555 e no de Évora, Coimbra, in Bol. da Bib. da Univ., Ano 8.º, 1927.—Cultura Filosófica e Científi-

- ca, in História de Portugal, Barcelos, 1928-1934, V. Vol., pag. 555-568.
- ——Descartes e a Cultura Filosóifca Portuguêsa, Lisboa, 1939.
- ----Galileu e a Cultura Portuguêsa sua Contemporânea, in Biblos, XIX, 1943.
- CASTILHO, J. de —, Antonio Ferreira, Poeta Quinhentista, Lisboa, 1875.
- CASTRO, Gabriel Pereira de —, Ulyssea ou Lisboa Edificada, Lisboa, 1745 (V. Galhegos).
- CIDADE, Hernâni A Literatura Autonomista sob os Filipes, Lisboa, s.d. (1948).
- ——Ensaio sôbre a Crise Mental` do Século XVIII, Coimbra, 1929.
- ——Luís de Camões I O Lírico, 2.ª ed., Lisboa, 1952.
- ——Luís de Camões Obras Completas, com prefácio e notas de ..., Lisboa, 1946-1947; 2.ª ed., Lisboa, 1954 (em publ.)
- Lições de Cultura e Literatura Portuguesas, II.º Vol., 3.ª ed., Coimbra, 1948.
- Lições de Cultura e Literatura Portuguêsas, I.º Vol., 3.ª ed., Coimbra, 1951.
- das do Grande Luis de Camoens..., Lisboa, 1613.
- CROCE, Benedetto —, Estetica, 1.ª ed., 1900.
- DEUSDADO, M.A. Ferreira —, Educadores Portugueses, Coimbra, 1909.
- DIAS, José Sebastião da Silva —, Portugal e a Cultura Européia (Secs. XVI a XVIII),

- Coimbra, 1953.
- FARIA, Manuel Severim de —, Discursos varios politicos, 1.ª ed., Évora, 1624;
- ----3.a ed., Varios Discursos Politicos Lisboa, 1791.
- FERREIRA, Antonio —, Poemas Lusitanos, Lisboa, Sá da Costa, 1939-1940, 2 vols.
- FIGUEIREDO, Fidelino de —, A Critica Litteraria em Portugal, 1.ª ed., Lisboa, 1910; 2.ª ed., Lisboa, 1916.
- ——A Épica Portuguesa no Século XVI, São Paulo, 1950.
- ——História da Literatura Clássica, (1.ª ed. Lisboa, 1921), 3.ª ed., São Paulo, 1946.
- FONSECA, Pd. Francisco da —, Evora Gloriosa, Roma, 1728.
- FONSECA, Martinho da —, Manuscritos da Casa de Cadaval, in Boletim da Sociedade de Bibliófilos "Barbosa Machado", II, pags. 7-40, 73-81, Lisboa 1915.
- FARIA E SOUSA, Manuel de —, Lusiadas de Luis de Camoens, Madrid, 1639.
- GALHEGOS, Manuel de —, Discurso Poetico, in Ulyssea, de G. Pereira de Castro, 1.ª ed., Lisboa, 1636; 2.ª ed., Lisboa, 1745.
- GANDAVO, Pedro de Magalhães —, Regras que Ensinam a Maneira de Escrever a Orthographia da Lingua Portuguesa, com hum Dialogo que adiante se segue em Defensam da mesma Lingua. 1.ª ed., Lisboa, 1574.
- GOMES, S.J., João Pereira —,
  As Antigas Livrarias dos Je-

- suitas em Lisboa, in Brotéria, vol. 40, 1945.
- ——A Filosofia Escolástica Portuguesa, ibd., 35, 1942.
- ——Crise de Cultura em Portugal no Sec. XVII ibd. 33, 1941.
- ——Doutrinas Físico-biológicas de Antonio Cordeiro sobre os Sentidos, ibd. 36, 1943.
- João Batista e os Peripatéticos, ibd., 39, 1944.
- ----Perante novos sistemas e novas Descobertas, ibd., 39, 1944.
- INOCÊNCIO, Francisco da Silva
  —, Dicionario Bobliographico
  Portuguez, Lisboa, 1858-1923.
- JORGE, Ricardo —, Rodrigues Lobo, Estudo Biografico e Critico, Coimbra, 1920.
- JUROMENHA, Visconde de —, Obras de Luis de Camões, Lisboa, 1860-1869, 6 vols.
- LEMOS, Maximiano —, Ribeiro Sanches, A Sua Vida e a sua Obra, Pôrto, 1911.
- MACEDO, José Agostinho de —, O Oriente, Lisboa, 1814.
- MACHADO Diogo Barbosa —, Bibliotheca Lusitana, 1.<sup>a</sup> ed., Lisboa, 1741-1747-1759; 2.<sup>a</sup> ed. (citada neste trabalho), Lisboa, 1930-1935.
- MACHADO, José de Sousa —, O Poeta do Neiva, Braga, 1929.
- MAURICIO, S.J. Domingos —, A primeira Alusão a Descartes em Portugal, in Brotéria, vol. 35, 1937.
- ----Os Jesuitas e o Ensino das Matemáticas em Portugal, ibidem, vol. 20, 1935.
- ——Os Jesuitas e a Filosofia Portuguesa do Sec. XVI a

- XVIII, ibidem, vols. 21 e 22. 1935-1936.
- Para a História do Cartesianismo entre os Jesuitas Portugueses do Século XVIII, in Revista Portuguesa de Filosofia, I, 1, 1945.
- MELO, D. Francisco Manuel de —, Apólogos Dialogais, Rio, 1920.
- MIRANDA, Francisco Sá de —, Obras Completas, Lisboa, Sá da Costa, 1937, 2 vols.
- MONCADA, Cabral —, Um "Iluminista" Português do Século XVIII, Coimbra, 1941.
- OLIVEIRA, Fernão de —, Grammatica da Lingoagem Portuguesa, 1.ª ed., Lisboa, 1536; 3.ª ed. Lisboa, 1933.
- PELAYO, D. Marcelino Menendez y —, Historia de las Ideas
- Buenos Aires, s.d. (1943-1944).
- PIMPÃO, Alvaro Júlio da Costa —, A Lírica Camoniana no Século XVII, in Brotéria 35, 1942.
- ——Luís de Camões Rimas, Autos e Cartas, ed., crítica de..., Editora do Minho, 1944.
- ——Luís de Camões Rimas, Coimbra, 1953.
- PONTES, Maria de Lourdes Belchior —, Frei Antônio das Chagas Um Homem e um Estilo do Século XVII, Lisboa, 1953.
- PRAÇA, Lopes —, História da Philosophia em Portugal nas suas Relações com o Movimento Geral de Philosophia,

- Coimbra, 1868.
- PRESTAGE, Edgard —, D. Francisco Manuel de Mello, Lisboa, 1914.
- RAU, Virginia —, Os manuscritos do arquivo da Casa de Cadaval, e a historiografia lusobrasileira. Comunicação apresentada ao II Colloquium Internacional de Estudos Lusobrasileiros, São Paulo, 12-18 de setembro, 1954.
- RIBEIRO, Aquilino —, Luis de Camões, Fabuloso-Verdadeiro, Lisboa, s.d. (1930)
- RIBEIRO, José Silvestre —, Historia dos estabelecimentos scientíficos, litterarios e artisticos de Portugal, Lisboa 1871-1893 XVIII vols.
- Morte de Madre Mariana Alcoforado, Lisboa, 1940.
- RIVARA, Cunha —, Severim de Faria, in Revista Litteraria, Pôrto, III, pg. 353.
- RODRIGUES, S.J., Francisco —, A Companhia de Jesus em Portugal e nas Missões, Lisboa, in Revista de Historia, 10, 1914.
- ——A formação Intellectual do Jesuita, Pôrto, 1917
- ——Historia da Companhia de Jesus na Assistencia de Portugal, Pôrto, 1931-1950.
- RODRIGUES, José Maria, e VIEIRA, Afonso Lopes —, Lírica de Camões, Coimbra, 1932.
- SANCHES, A.N. Ribeiro ---, Cartas sobre a educação da mocidade, Nova edição, Revista e prefaciada pelo Dr.

- Maximiano Lemos, Coimbra, 1922. (1.ª ed., Colônia, 1760).
- SILVA, L. Augusto Rebêlo da —, Historia de Portugal nos seculos XVII e XVIII, Lisboa, 1871.
- SOUSA, Manuel de Faria e —, Lusiadas de Luis de Camoens, Principe de los poetas de España ... Comentadas por ... Madrid, 1639.
- ——Rimas varias de Luis de Camoens, Principe de los Poetas Heroycos, y lyricos de España. Tomos I y II, Lisboa, 1685.
- ---Rimas varias ..., Tomos III, IV y V, Lisboa, 1689.
- TRABALZA, C. —, La Critica Letteraria, Milano, s.d. (1915)
- UNIVERSIDADE DE COIM-BRA — Compendio historico do Estado da Universidade de Coimbra, 1771.
- UNIVERSIDADE DE COIM-BRA — Novos Estatutos, 1772.
- VASCONCELOS, Carolina Mi chaëlis de —, Novos Estudos sobre Sá de Miranda, Lisboa,

#### 1912.

- VASCONCELOS, J. Leite de —, Severim de Faria (Notas biográfico -literárias), in Boletim da Secunda Classe, VIII, pags. 235 e segs., Academia das Ciências de Lisboa, Coimbra, 1915.
- ——Severim de Faria, II (Memoria adicional à monografia
  publicada no Boletim ...
  em que se deu notícia de varios manuscritos d'aquele autor), in Boletim da Segunda
  Classe, XI, pgs. 359 e segs...
  Academia das Ciências de
  Lisboa, Coimbra, 1918.
- VERNEY, Luís Antônio —, Verdadeiro Metodo de Estudar (1.ª ed., Valensa, 1746), Lisboa, Sá da Costa, 1949-1952.
- VIEIRA, Pd. Antônio —, Sermoens, 1.ª ed., Lisboa, 1679-1738.
- VITERBO, Sousa —, Estudos sobre Sá de Miranda, 1895-1896, Separatas do "Instituto".
- ——Frei Bartolomeu Ferreira, o Primeiro Censor dos Lusiadas, Lisboa, 1891.

## INDICE

## I.a Parte

## INTRODUÇÃO

| Сар.         | I — O Licenciado Manuel Pires de Almeida: biografia e obras                                                                                                                      | 5              |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| Сар.         | II — A crítica portuguêsa na época do Licenciado                                                                                                                                 | 25             |
|              | II <sup>a</sup> Parte                                                                                                                                                            |                |
|              | O "DISCURSO" DE SEVERIM DE FARIA<br>E O "EXAME" DE PIRES DE ALMEIDA                                                                                                              |                |
| Cap.<br>Cap. |                                                                                                                                                                                  | 45<br>47       |
|              | III <sup>a</sup> Parte                                                                                                                                                           |                |
|              | APOLOGISTAS E CENSORES DE CAMÕES                                                                                                                                                 |                |
| Cap.         | V — Apologistas e censores de Camões                                                                                                                                             | 63<br>69<br>73 |
|              | IV <sup>a</sup> Parte                                                                                                                                                            |                |
|              | O CRÍTICO DE PIRES DE ALMEIDA                                                                                                                                                    |                |
|              | VIII — Defesa e ilustração da crítica literária                                                                                                                                  | 85<br>95       |
|              | APÊNDICE                                                                                                                                                                         |                |
|              | Exame de M. P. d'A. sobre o particular juizo, que fez M. S. de F. d'as partes, que ha de ter a epopeia, e de como Luis de Camões as guardou nos seus Lusiadas. (Leitura e notas) | 109            |
|              | BIBLIOGRAFIA                                                                                                                                                                     |                |
|              | <ul> <li>I — Autores e obras citados por Pires de Almeida</li> <li>II — Autores o obras citados no estudo crítico</li> </ul>                                                     | 179<br>189     |

# PUBLICAÇÕES DA CADEIRA DE LITERATURA PORTUGUÊSA

- LETRAS n.º 1: Fidelino de Figueiredo A ÉPICA PORTUGUESA NO SÉCULO XVI, 1936, 85 págs. (esgotado).
- LETRAS n.º 2: Bartolomé Torres Naharro COMEDIA TROFEA (reimpressão prefaciada por Fidelino de Figueire-do). 1942, 122 págs. (esgotado).
- LETRAS n.º 3: Fidelino de Figueiredo VIAJANTES ESPANHÓIS EM PORTUGAL (Textos do século XVIII publicados e prefaciados por —), 1947, 105 págs. (esgotado)
- LETRAS n.º 4: Antônio Soares Amora O NOBILIÁRIO DO CONDE D. PEDRO. 1949, 113 págs.
- LETRAS n.º 5: Antônio Soares Amora D. DUARTE E O "LEAL CONSELHEIRO", 1948, 236 págs.
- LETRAS -- n.º 6: Fidelino de Figueiredo A ÉPICA PORTUGUESA NO SECULO XVI. (Subsídios documentares para uma teoria geral da epopéia), 1950, 408 págs. (esgotado).
- LETRAS n.º 7: Fidelino de Figueiredo ESTUDOS DE LITERA-TURA (5a. Série: 1947-1950), 1951, 246 páginas.
- LETRAS n.º 8: Jean Hankiss LA LITTÉRATURE ET LA VIE (Probléma ique de la création littéraire). Obra publicada e prefaciada por Fidelino de Figueiredo, 1951, 366 páginas.
- LETRAS n.º 9: Seg. smundo Spina FENOMENOS FORMAIS DA POESIA PRIMITIVA, 1951, 122 págs.
- LETRAS r.º 10: Francisco Penteado COMO SE FALA A BORDO. Prefácio de Fidelino de Figueiredo, 1953, 56 págs.
- LETRAS n.º 11: Fidelino de Figueiredo VARIAÇÕES SÕBRE O ESPÍRITO ÉPICO, 1954, 60 págs.
- LETRAS n.º 12: Antônio Soares Amora MANUEL PIRES DE AL-MEIDA, 1955, 196 págs.

NCTA — A partir do n.º 10 os boletins da Cadeira de Literatura Portuguesa passaram a se denominar Literatura Portuguesa.